
NR 34–35 2024
S T U D I A  Z  F I L O Z O F I I  P O L I T Y K I
I S S N  1 4 2 8 - 2 6 3 1
D O I :  1 0 . 3 5 7 5 7 / C I V . 2 0 2 4 . 3 4 - 3 5 . 0 5

Mateusz Janik

Rola spinozyzmu w europejskiej recepcji 
myśli chińskiej w pierwszej połowie XVIII wieku

Według Jeana Levesque de Burigny’ego (1692–1785), autora l’Historie de la 
philosophie payenne (1724), na początku XVIII w. w Chinach można było 
spotkać wielu zamieszkujących ten kraj „spinozystów”1. Zjednoczeni pod 
hasłem omnia sunt unum chińscy spinozyści dzielili z holenderskim myśli-
cielem przekonanie, że „we wszechświecie istnieje tylko jedna substancja”, 
tożsama zarówno z Bogiem, jak i Naturą2. Opinia Burigny’ego może wydawać 
się zaskakująca, biorąc pod uwagę, że Spinoza (1632–1677) nigdy nie opuścił 
swojej rodzinnej Holandii i, o ile nam wiadomo, nie był szczególnie zain-
teresowany myślą chińską. Niemniej jednak przekonanie o istnieniu w Azji 
Wschodniej koncepcji uderzająco przypominających fi lozofi ę Spinozy, było 

Mateusz Janik (ORCID: 0000-0001-5918-9272) – adiunkt w Instytucie Studiów Politycznych PAN. 
Autor książki Ontologia polityczna Benedykta Spinozy (2017). Zajmuje się fi lozofi ą porównawczą 
oraz historią relacji pomiędzy Chinami a Europą w okresie nowożytnym. Jego zainteresowa-
nia badawcze obejmują historię chińskiej myśli politycznej, fi lozofi ę Benedykta Spinozy, hi-
storię i metodologię studiów porównawczych, neokonfucjanizm dynastii Song i Ming oraz 
globalną historię idei. W latach 2019–2024 był kierownikiem projektu badawczego realizo-
wanego w ramach grantu NCN „Między metafi zyką a polityką: monizm i neokonfucjanizm 
w myśli europejskiej doby nowożytnej”.

1 J.L. de Burigny, Histoire de la Philosophie payenne, ou sentimens des philosophes et des peuples payens 
les plus célèbres sur Dieu, sur l’Ame et sur les de voir de l’Homme, vol. 1, Gosse i de Hondt, La Haye 
1724, s. 84.

2 Zob. tamże, s. 68.



m ateusz ja nik

dość powszechne wśród myślicieli europejskich doby nowożytnej, a Burigny 
jedynie potwierdzał pogląd, sformułowany wcześniej przez znanych erudy-
tów, jak Pierre Bayle (1647–1706) czy Henri de Boulainvillers (1658–1722).

Konsensus dotyczący istnienia „chińskiego spinozyzmu” wskazuje, że 
nie było to po prostu prowokacyjne porównanie obliczone na wzbudzenie 
zainteresowania wśród europejskiej publiczności, lecz raczej przykład pro-
jekcji znanych kategorii pojęciowych na nowe, niedawno dopiero pozna-
ne konteksty kulturowe. Lecz nawet jeśli potraktujemy wypowiedź Buri-
gny’ego jako przykład nowożytnej poetyki porównawczej, wyjaśniającej 
nieznane (chińską fi lozofi ę) poprzez znane (spinozyzm), to nie jest wcale 
oczywiste, jakiego rodzaju decyzje interpretacyjne musiał podjąć ów fran-
cuski historyk ateizmu, aby takie zestawienie mogło wydać się wiarygod-
ne. Chodzi tutaj o konstrukcję pewnego obrazu myśli chińskiej, który nie 
jest po prostu efektem egzotyzacji spinozyzmu jako fi lozofi i „orientalnej”, 
jak niecałe stulecie później napisze Hegel, ale który nie wyrasta również 
wprost z materiału źródłowego, którego dostarczały jezuickie przekłady 
i omówienia myśli chińskiej3. „Sino-spinozyzm”, jako przygodny wytwór 
spotkania nowożytnej Europy z jej azjatyckim zewnętrzem, sam w sobie 
opiera się na historycznych, kulturowych i politycznych założeniach do-
tyczących natury relacji między Chinami a Europą4. Z tego powodu waż-
ne jest, aby rozpatrywać „chińskiego spinozystę” nie tyle przez pryzmat 
trafności (tj. oceniając, czy oferuje on wierny opis chińskiej fi lozofi i), co 
raczej z punktu widzenia genealogii, to znaczy decyzji, pomyłek i stawek, 
które zdecydowały o wprowadzeniu myśli chińskiej w obieg fi lozofi i euro-
pejskiej w okresie nowożytnym. Postać ta należy więc do dyskursu, który 
wytwarza szczególny rodzaj wiedzy, zarówno o Chinach, jak i o Europie5. 
Kim jednak dokładnie był ów chiński spinozysta?

3 Zob. R. Weber, Comparative Philosophy and the „Tertium”: Comparing What with What, and in What 
Respect?, „Dao: A Journal of Comparative Philosophy” 2014, vol. 13, no. 2, s. 151–171, https://
doi.org/10.1007/s11712-014-9368-z.

4 Zob. D. Rogacz, Jak „Chiny” stworzyły Europę: narodziny oświeceniowego sekularyzmu z ducha konfu-
cjanizmu, „Diametros” 2017, nr 54, s. 138–160, https://doi.org/10.13153/diam.54.2017.1137; 
S. Ambrogio, Chinese and Indian Ways of Th inking in Early Modern European Philosophy: Th e Recep-
tion and the Exclusion, Bloomsbury Academic, New York 2020.

5 M. Janik, R. O’Neill, Navigating Comparative Space: Longobardo’s Reading of Shao Yong and the „Ten 
Th ousand Th ings – One Body” Axiom, „Dao: A Journal of Comparative Philosophy” 2023, vol. 22, 
no. 3, s. 457–472, https://doi.org/10.1007/S11712-023-09895-7.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

Jedno ciało

Aby odpowiedzieć na to pytanie, należy zacząć od pobieżnego przeglądu 
źródeł, na których oparł się Burigny. Fragment poświęcony chińskim spi-
nozystom odsyła do relacji Matteo Ricciego (1552–1610), jezuity kierują-
cego misją chińską w pierwszych latach XVII w. Dzieło to, zredagowane 
przez Nicolasa Trigaulta (1577–1628), opublikowano w 1615 r. jako De 
christiana expeditione apud sinas.

Decyzja Burigny’ego aby odwołać się właśnie do tego tekstu, może 
wydawać się zaskakująca. Chociaż na początku XVIII w. dzieło to nadal 
cieszyło się uznaniem, to od publikacji l’Historie de la philosophie payenne 
dzieliło je już ponad 100 lat. Burigny mógł z łatwością odwołać się do póź-
niejszych prac zawierających znacznie bardziej szczegółowe opisy myśli 
chińskiej. Przede wszystkim od 1687 r. europejscy czytelnicy mieli dostęp 
do przekładów głównych dzieł składających się na kanon konfucjański 
zebranych w Confucius sinarum philosophus, monumentalnej sinografi i, 
opublikowanej przez zespół jezuickich tłumaczy pod kierunkiem Philli-
pe’a Coupleta (1623–1693). Książka oferowała kompleksowe omówienie 
chińskiej fi lozofi i i historii oraz łacińskie tłumaczenia Analektów, Najwyż-
szej nauki i Praktyki drogi środka, trzech z czterech kanonicznych tekstów 
konfucjańskich. Obraz myśli konfucjańskiej zawarty w Confucius sinarum 
philosophus jest w dużej mierze zbieżny z monistycznym światopoglądem 
przypisywanym Spinozie. Uczeni konfucjańscy przedstawieni zostali tu 
jako fi lozofowie hołdujący koncepcji substancjalnej jedności świata, któ-
rą mieli przejąć z tradycji buddyjskiej, dominującej w Chinach w okresie 
dynastii Tang (618–907) i mającej istotny wpływ na kształtowanie się dok-
tryny neokonfucjańskiej.

Innym dziełem, na które mógł powołać się Burigny, było Philosophia 
sinica, opublikowane w 1711 r. przez François Noëla (1651–1729). Choć 
trudniej dostępne niż Confucius sinarum philosophus, praca ta oferowała 
znacznie bardziej zaawansowany aparat krytyczny i pełniejszy fi lozofi czny 
wgląd w niektóre kluczowe koncepcje chińskiej fi lozofi i. Co istotne, Buri-
gny mógł w nim znaleźć twierdzenie, że jedno ze znaczeń terminu taiji (太
極), centralnej idei w kosmologii neokonfucjańskiej, może zostać trafnie 



m ateusz ja nik

oddane przez scholastyczny termin natura naturans, pojęcie o kluczowym 
znaczeniu dla systemu Spinozy6.

Noël bronił zapoczątkowanej przez Ricciego tendencji do prezento-
wania myśli chińskiej jako dającej się pogodzić z doktryną chrześcijańską, 
przekonując, że w czasach starożytnych cechował ją teistyczny świato-
pogląd. Jednak na początku XVIII w. europejscy czytelnicy mogli rów-
nież zapoznać się z tekstami, które podważały ten akomodacyjny pogląd. 
W 1701 r. w Paryżu ukazały się Traité sur quelques points importans de la 
mission de la Chine (1701) franciszkańskiego misjonarza Antonio de Santa 
Maria Cabalero (1602–1669) oraz Traité sur quelques points de la religion 
des Chinois Nicolasa Longobardo (1559–1654). Obaj autorzy twierdzili, 
że pojęcia odnoszące się do niematerialnych bytów, takich jak „Bóg” czy 
„dusza”, nie miały odpowiedników w chińskim słowniku fi lozofi cznym, 
opierającym się na założeniu, że materia jest jedyną istniejącą substan-
cją. Zwłaszcza tekst Longobardo stał się ważnym punktem odniesienia dla 
autorów, którzy podobnie jak Burigny uważali, że chińska fi lozofi a była 
de facto tożsama ze spinozyzmem. Sam Burigny wykorzystał tekst Lon-
gobardo, zapożyczając z niego rzekome hasło „chińskich spinozystów”: 
omnia sunt unum („wszystko jest jednym”)7. Warto jednak wspomnieć, że 
dzieło to, podobnie jak De christiana expeditione…, było wczesną jezuicką 
sinografi ą. Chociaż jego francuskie tłumaczenie ukazało się w 1701 r., to 
pierwotnie tekst ten powstał około 1624 r. jako polemiczna interwencja 
w sporze o interpretację chińskiej terminologii religijnej i fi lozofi cznej.

Wybór relatywnie starych źródeł, mających potwierdzać istnienie 
światopoglądu przypominającego spinozjański monizm, może okazać 
się jednak bardziej zrozumiałe, jeśli spojrzymy na ich treść. Aby poprzeć 
swoje twierdzenie o istnieniu chińskich Spinozystów, Buringy wybrał 

6 Jak zauważył Th ierry Meynard, badacz jezuickiej recepcji myśli chińskiej, w przypadku pracy 
Noëla termin ten nie musi wcale mieć konotacji spinozjańskich. Jednak dla kogoś, kto jak 
Burigny uczestniczył w dyskusjach fi lozofi cznych epoki, termin ten musiał kojarzyć się jed-
noznacznie z systemem Spinozy. Zob. T. Meynard, François Noël’s Contribution to the Western 
Understanding of Chinese Th ought: Taiji sive natura in the Philosophia sinica (1711), „Dao: A Journal 
of Comparative Philosophy” 2018, vol. 17, no. 2, s. 219–230, https://doi.org/10.1007/s11712-
018-9602-1.

7 Zob. J.L. de Burigny, Histoire de la philosophie…, s. 84.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

fragment opisujący kłopotliwą doktrynę, która według Ricciego cieszy-
ła się dużą popularnością wśród uczonych konfucjańskich na przełomie 
XVI i XVII w.:

Pogląd obecnie najbardziej powszechny pochodzi jak się zdaje od sekty bożków 
i został przyjęty około pięciuset wieków temu. Głosi on, że wszechświat składa 
się z jednej i tej samej substancji, a jego Stwórca, wraz z niebem i ziemią, ludź-
mi i zwierzętami, drzewami i roślinami, a wreszcie z czterema żywiołami stanowi 
jedno, ciągłe ciało, zaś poszczególne rzeczy są tego ciała członkami. Na podstawie 
tej jedności substancji nauczają, że wszystko pośród nich winno być zjednoczone 
miłością i że każdy może stać się jak Bóg, ponieważ każdy jest już [jednym] z Nim. 
Staramy się obalać te absurdy nie tylko przy pomocy rozumu, ale także przywołując 
świadectwa ich starożytnych mędrców, którzy uczyli czegoś zgoła odmiennego8.

Ten krótki fragment jest jednym z najwcześniejszych europejskich opi-
sów doktryny neokonfucjańskiej w Europie. Periodyzacja dziejów myśli 
konfucjańskiej zaproponowana przez Ricciego jest istotna. Jezuita przy-
wołuje wydarzenia sprzed pięciu wieków, kiedy pod panowaniem dynastii 
Song (960–1279) doszło do renesansu myśli konfucjańskiej, z którego na-
rodziła się systematyczna i cechująca się rozbudowanym komponentem 
spekulatywnym doktryna neokonfucjańska. Zdaniem Ricciego to właśnie 
w tym okresie doszło do połączenia myśli konfucjańskiej z naukami bud-
dyjskimi, zwłaszcza zaś ideą substancjalnej jedności świata. Buddyzm, 
określany przez jezuitę mianem „sekty bożków” faktycznie odegrał waż-
ną, choć znacznie bardziej wieloznaczną rolę w formowaniu się neokon-
fucjanizmu. Służąc jednocześnie za źródło inspiracji, buddyzm stanowił 
jednoznacznie krytyczny punkt odniesienia dla neokonfucjańskich uczo-
nych, poszukujących nowych źródeł legitymizacji konfucjanizmu, jako or-
todoksyjnej i rdzennie chińskiej tradycji, powracającej do głównego nur-
tu po trwającym kilka wieków okresie kulturowej hegemonii buddyzmu. 
Doktryna, która wyłoniła się z tego krytycznego spotkania, skoncentrowa-
na była na próbach rozpoznania wspólnego wzorca (li, 理) określającego 

8 M. Ricci, N. Trigault, De Christiana expeditione apud sinas suscepta ab Societate Iesu. Ex P. Matthaei 
Riccii eiusdem Societatis commentariis Libri V: Ad S.D.N. Paulum V. In Quibus Sinensis Regni mores, le-
ges, atque instituta, & novae illius Ecclesiae diffi  cillima primordia accurate & summa fi de describunturs, 
Gualterus, Coloniae 1617, s. 116.



m ateusz ja nik

istotę tak każdej rzeczy poszczególnej wziętej z osobna, jak całego kosmo-
su, wziętego jako całość.

Idea jednego ciała, wspólnego wszystkim rzeczom pojawiła się w dys-
kursie neokonfucjańskim w szczególnym kontekście, jako ilustracja moral-
no-afektywnej wspólnoty, w której każde działanie jednostki postrzegane 
jest przez pryzmat relacji konstytuujących jej właściwe, społeczno-fi zycz-
ne usytuowanie w świecie. Zdaniem Ricciego, ideę tę należało jednak in-
terpretować w kategoriach metafi zycznych jako twierdzenie orzekające 
o substancjalnej jedności świata. To właśnie ten silny, ontologiczny wa-
riant „jednego ciała” miał być cechą wyróżniającą dyskurs konfucjański 
w okresie późnej dynastii Ming (1368–1644). Jest to dość istotna okolicz-
ność, którą powinny brać pod uwagę wszelkie studia porównawcze nad 
wymianą intelektualną pomiędzy Europą a Chinami doby nowożytnej: 
opis Ricciego jest reakcją na konkretną i historycznie specyfi czną wersję 
dyskursu konfucjańskiego. Chociaż idea, zgodnie z którą wszystkie rzeczy 
istniejące we wszechświecie tworzą jedno ciało, od początku była ważnym 
elementem doktryny neokonfucjańskiej, nie była to jej centralna zasada. 
Jej znaczenie wzrosło w pierwszej połowie XVI w., kiedy Wang Yangming 
(1472–1529) doprowadził do istotnego przesunięcia w ramach prakty-
ki i nauki konfucjańskiej9. Wang Yangming przeniósł uwagę z dociekań 
dotyczących sposobów przejawiania się wspólnego wzorca (li) poza pod-
miotem (czyli w wielości rzeczy i zjawisk otaczających jednostkę) na nor-
matywne umocowanie wiedzy i praktyki w aktach introspektywnej auto-
refl eksji. To właśnie w tym kontekście koncepcja afektywnej wspólnoty, 
ilustrowana fi gurą „jednego ciała” zyskała kluczowe znaczenie.

W relacjach jezuickich, ukazujących się w Europie w XVII w., motyw 
jednego ciała jako naczelnej idei neokonfucjańskiej powtarza się regu-
larnie. Zdaniem Ricciego i jego kontynuatorów problem z tą koncepcją 
polegał nie tylko na jej panteistycznych implikacjach, mających prowa-
dzić do zrównania Boga i natury, ale także na tym, że pozostawała ona 
w sprzeczności z klasycznymi naukami konfucjańskimi, które w jezuic-

9 Na temat krytycznej recepcji koncepcji „jednego ciała” w ramach dyskursu neokonfucjańskie-
go oraz jej późniejszego dowartościowania w nauczaniu Wang Yangminga zob. L. Chen, Wang 
Yangming wan wu yi ti lun – cong shen ti de li chang kan, Szanghai 2008.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

kiej narracji były przede wszystkim zbiorem nauk moralno-politycznych. 
W tym ujęciu dawny konfucjanizm był świecką doktryną wolną od me-
tafi zycznych spekulacji, a więc otwartą na integrację z chrześcijaństwem. 
Neokonfucjańska koncepcja „jednego ciała” stanowiła więc dyskursywną 
przeszkodę w powiązaniu ze sobą chrześcijańskiej teologii i konfucjań-
skiej doktryny moralnej. Środki podjęte w celu poradzenia sobie z tą ideą 
są interesujące i dobrze oddają podstawowe założenia jezuickiej strategii 
ewangelizacyjnej: neokonfucjańska heterodoksja, skażona buddyjskim 
monizmem powinna być zwalczana nie tylko za pomocą „rozumu” (a więc 
prawideł scholastycznej metafi zyki), ale także poprzez konfrontację z ka-
nonicznymi tekstami konfucjańskimi, traktowanymi, przynajmniej prowi-
zorycznie, na równi z naukami Arystotelesa.

Według Burigny’ego światopogląd chińskich uczonych w formie, w ja-
kiej zaprezentował go Ricci, był uderzająco podobny do poglądów, któ-
re Spinoza ogłosił w swojej Etyce (1677), zwłaszcza zaś do twierdzenia, 
zgodnie z którym Bóg jest jedyną substancją istniejącą we wszechświecie, 
a wszystkie rzeczy są jedynie modyfi kacjami tej substancji10. Z tej perspek-
tywy poznanie natury, a więc Boga wymaga w pierwszym rzędzie pozna-
nia porządku przyczynowego. Ostatecznie jednak wiedza zdobyta w toku 
tych dociekań doświadczana jest jako „intelektualna miłość”11 wywodzą-
ca się ze zrozumienia, iż indywidualna istota poznającego podmiotu jest 
wyrazem samej istoty Boga i że Natura jako całość jest identyczna z Bo-
giem12. Co więcej, sama Natura, postrzegana poprzez jej cielesny wymiar, 
składa się z wielu części, które tworzą indywidualne istoty o różnym stop-
niu złożoności. Jako taka Natura może być rzeczywiście postrzegana jako 
kosmiczne ciało, nieskończenie złożona indywidualna istota obejmująca 
wszystkie skończone rzeczy13.

To pozorne podobieństwo między myślą Spinozy a „doktryną” opisaną 
w De christiana expeditione… skłoniło niektórych uczonych do spekulacji 
na temat możliwego wpływu relacji jezuickich na rozwój jego systemu fi -
lozofi cznego. Spinoza był prawdopodobnie zaznajomiony przynajmniej 

10 Spinoza, Etyka, tłum. I. Myślicki, Warszawa, Wydawnictwo Naukowe PWN 2008, s. 20.
11 Tamże, s. 363–365.
12 Zob. tamże, s. 124, 240, 361–362, 240.
13 Zob. tamże, s. 88–89.



m ateusz ja nik

z niektórymi jezuickimi sinografi ami, Możliwe też, że znał on ten kon-
kretny fragment, albo za sprawą swojego nauczyciela łaciny, byłego Je-
zuity, Francisa Van Den Endena (1602–1674), albo po prostu dlatego, 
że uczestniczył w życiu intelektualnym Republiki Holenderskiej, gdzie 
tematyka orientalna cieszyła się dużym zainteresowaniem. Na przykład 
Lewis Maverick zasugerował, że możliwym ogniwem łączącym Spino-
zę z chińską „doktryną” było Descriptio Raegni Iaponiae et Siam autor-
stwa Bernharda Vareniusa (1622–1650), opublikowane w Amsterdamie 
w 1649 r. (a więc w okresie, gdy Spinoza pobierał nauki u Van Endena), 
gdzie powyższy fragment został zacytowany in extenso14. Niestety poza 
tymi dość słabymi poszlakami brak dowodów na zainteresowanie Spino-
zy jezuickimi opisami myśli chińskiej, chociaż z dużym prawdopodobień-
stwem można założyć, że znał on przynajmniej niektóre z jezuickich dzieł 
poświęconych Chinom.

Jedyna wzmianka o Chinach autorstwa Spinozy znajduje się w jego 
Traktacie teologiczno-politycznym (1670). W rozdziale trzecim porów-
nuje on chiński warkocz i obrzezanie jako dwa przykłady materialnego 
znaku pozwalającego na zachowanie etno-narodowej tożsamości15. Frag-
ment ten był najprawdopodobniej zainspirowany De bello tartarico Mar-
tino Martiniego lub innym opartym na tej relacji opisem podboju Chin 
Mingowskich przez Mandżurów16. O ile nam jednak wiadomo, na system 
Spinozy w żaden sposób nie wpłynęły opisy chińskiej fi lozofi i, ani też jego 
współcześni nie przypisywali mu takiego zainteresowania. Na poziomie 
konceptualnym idee Spinozy były głęboko zakorzenione w nowożytnej 
myśli europejskiej. W kontekście nurtów epoki był on postrzegany jako 
radykalny kartezjanista, postulujący poddanie teologii krytycznej kontro-
li rozumu. Jedyna praca, jaką Spinoza opublikował pod własnym nazwi-

14 L. Maverick, A Possible Chinese Source of Spinoza’s Doctrine, „Revue de Littérature Comparée” 
1939, nr 19.

15 Spinoza, Dzieła, tłum. I. Halpern, t. 2, SGK Gebethner i Wolff , Warszawa 1916, s. 69.
16 De bello tartarico jest jednym z pierwszych dzieł europejskich, opisujących upadek dynastii 

Ming. Była to też jedna z najpopularniejszych sinografi i jezuickich połowy XVII w. Należy 
zauważyć, że Spinoza pisze o chińskim loku (coma) jako odwiecznym symbolu tożsamości na-
rodowej, podczas gdy Martini wyraźnie stwierdza, że specyfi czna fryzura była oznaką podpo-
rządkowania obcej etnicznie dynastii Qing (1644–1911) ustanowionej w następstwie podboju 
mandżurskiego.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

skiem, była poświęcona właśnie fi lozofi i kartezjańskiej. Nawet jeśli chodzi 
o jego sławę bluźnierczego ekstremisty, mieścił się on w granicach szer-
szego nurtu krytycznego racjonalizmu, który dziś często określa się mia-
nem „radykalnego oświecenia”17.

Reputacja Spinozy jako radykała wynikała głównie z jego przekonania 
o zdolności ludzkiego rozumu do pojmowania prawd dawniej zarezer-
wowanych dla wiary i refl eksji teologicznej. Według Spinozy fi lozofi czne 
spekulacje nie były w żaden sposób ograniczone przez objawienie, ani nie 
musiały podporządkowywać się prawdom wiary. Chociaż pogląd ten był 
uważany za radykalny przez wielu nowożytnych myślicieli, opierał się na 
oddzieleniu dociekań fi lozofi cznych od teologii, którego źródeł upatry-
wać należy wszak już w tomistycznej tradycji scholastycznej. Jeśli w myśli 
Spinozy rzeczywiście istniały jakieś ślady heterodoksji względem episteme 
jego epoki, to można je było znaleźć raczej w średniowiecznej fi lozofi i ży-
dowskiej lub w stoickich i epikurejskich tendencjach myśli postrenesan-
sowej, do których Spinoza czasami w swoich pracach nawiązywał. Nawet 
„sinofi lia” przypisywana niektórym zwolennikom Spinozy, takim jak Isaac 
Vossius (1618–1689) czy Charles de Saint-Évremond (1613–1703), rzad-
ko skłaniała się ku metafi zycznym spekulacjom. Autorzy ci cenili Chiny 
przede wszystkim jako przykład świeckiego państwa wolnego od religijne-
go obskurantyzmu i zorganizowanego zgodnie z zasadami rozumu.

Chińscy ateiści czy chińscy panteiści?

Postać chińskiego spinozysty, która pojawia się w europejskim dyskursie 
fi lozofi cznym na początku XVIII w., była kojarzona przede wszystkim ze 
„śmiertelnym błędem ateizmu”, który chińscy uczeni popełnili, zbaczając 
ze ścieżki wytyczonej przez teologię naturalną. Według jezuitów pierwot-
nie chińska religijność, nawet jeśli pogańska w swej treści, skupiała się na 
czci oddawanej postaci określanej mianem shangdi (上帝, „cesarz na wy-
sokości”), z czasem jednak wiara ta ustąpiła miejsca bezbożności:

17 Zob. J.I. Israel, Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650–1750, OUP, 
Oxford 2001; M.C. Jacob, Th e Radical Enlightenment: Pantheists, Freemasons, and Republicans, Geor-
ge Allen & Unwin, London 1981.



m ateusz ja nik

Ponieważ jednak skażona natura bez pomocy łaski zawsze zmierza ku gorszemu, 
z biegiem wieków owo pierwotne światło zostało tak zaciemnione, że jeśli nawet 
niektórzy powstrzymują się od czci próżnych bogów, to spośród nich niewielu jest 
takich, którzy nie popadli w ateizm18.

W ujęciu jezuickim ateizm współczesnych im Chińczyków wynikał 
z faktu, że w swoich dociekaniach polegali wyłącznie na zasadach rozu-
mu. Podobne argumenty formułowali też krytycy Spinozy, twierdząc, że 
natura pojmowana wyłącznie przez pryzmat rozumu, musi jawić się jako 
materialistyczne królestwo konieczności, w którym ani wolna wola, ani 
stworzenie (nie wspominając o zbawieniu) nie mogą być sensownie wyar-
tykułowane. Na przykład wedle relacji Pierra Bayle’a niejaki Johann Bre-
denburg miał bronić się przed zarzutem spinozyzmu poprzez jasne roz-
dzielenie porządku wiary i rozumu:

Twierdził on, że tak jak protestanci i katolicy wierzą w tajemnicę Trójcy Świętej, 
choć jest ona niezgodna ze światłem rozumu, tak on wierzy w wolną wolę, chociaż 
rozum dostarcza mu mocnych dowodów na to, że wszystko dzieje się z nieuniknio-
nej konieczności, a co za tym idzie – że religia nie może istnieć19.

Chiński spinozysta był więc postacią wyrosłą na powszechnie panu-
jącej opinii, że fi lozofi a Spinozy była niepodważalna na gruncie fi lozofi cz-
nym i że jej obalenie wymagało wsparcia wiary.

Gdy Burigny pisał swoją historię fi lozofi i pogańskiej, motyw chińskie-
go spinozysty był już dobrze ugruntowanym tropem literackim. Chińscy 
spinozyści często nawiedzali teksty fi lozofi czne, prezentując swoją wizję 
świata zorganizowanego zgodnie z zasadami rozumu i geometrii lub ar-
gumentując na rzecz monistycznej idei Natury, wykluczającej możliwość 
boskiej interwencji. Często występowali oni anonimowo jako „manda-
ryni” czy „uczeni chińscy”, a ich spinozjańską tożsamość zdradzał tylko 
fi lozofi czny idiom, jakim się posługiwali. Na przykład, chociaż nazwisko 
Spinozy nie pojawiło się nigdzie w Entretien d’un philosophe chrétien et 
d’un philosophe chinois20, autor tego dialogu, Nicolas Malebranche (1638–

18 M. Ricci, N. Trigault, De christiana..., 1617, s. 113.
19 P. Bayle, Dictionnaire historique et critique, vol. 3, Reinier Leers, Rotterdam 1702, s. 2774.
20 N. de Malebranche, Entretien d’un philosophe chrétien et d’un philosophe chinois, sur l’existence et la 

nature de Dieu, Michel David, Paris 1708.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

–1715), zaznaczył, że gdyby pod chińskiego fi lozofa podstawić Spinozę, 
to i tak „nie trzeba by zmieniać ani jednego słowa”21. Rzecz ma się podob-
nie w przypadku pewnego mandaryna, którego napotykamy na stronach 
Reponses aux questions d’un provincial Pierre’a Bayle’a (1707), gdzie prze-
konuje on czytelników do jednoznacznie spinozjańskiego poglądu, zgod-
nie z którym cnoty moralne wynikają z konieczności, tak jak geometrycz-
ne właściwości koła wynikają z jego defi nicji22.

Inni autorzy byli bardziej otwarci w kwestii tożsamości „chińskich fi -
lozofów”. W Lettres chinoises (1739) autorstwa Jean-Baptiste’a de Boyera 
(1704–1771), zwiedzający Europę chiński podróżnik opisuje zdumienie, 
jakie poczuł, odkrywszy, że jest to miejsce zamieszkane przez tak wielu 
zwolenników Spinozy, czyli ludzi głoszących, że istnieje tylko jedna sub-
stancja obejmująca zarówno Boga, jak i całą naturę. Aby lepiej zilustro-
wać, o jakiego rodzaju pogląd tu chodzi, przywołuje on uczonych neokon-
fucjańskich, i zauważa, że pogląd ten „w rzeczywistości nie różni się od 
doktryny naszych nowych interpretatorów”23. Jedno z najbardziej wpły-
wowych dzieł antyspinozjańskich okresu nowożytnego, Disssertatio philo-
sophica de Spinozismo ante Spinozam (1701) autorstwa Johanna Buddeusa 
(1667–1729), zawiera jeszcze śmielsze stwierdzenie, zgodnie z którym nie 
tylko wielu chińskich fi lozofów podzielało opinie Spinozy, ale że sam chiń-
ski cesarz napisał kilka prac omawiających naturę wszechświata, które wy-
raźnie wskazywały, że był ni mniej, ni więcej, tylko „ateistą i spinozystą”24.

Opisana powyżej tendencja do utożsamiania spinozyzmu i fi lozofi i 
chińskiej może wydawać się kwestią poetyki porównawczej. Nie byłoby 
nic niezwykłego w wykorzystaniu znanej postaci spinozjańskiego iko-
noklasty do objaśnienia nieznanego terytorium myśli chińskiej. Równie 
zrozumiałe byłoby odczytanie „chińskiego Spinozy” jako próby egzotyza-
cji heterodoksyjnego i radykalnego myśliciela, który podważył intelektu-
alny konsensus europejskiej fi lozofi i. Tak jednak nie jest. W rzeczywisto-
ści na początku XVIII w. termin „spinozyzm” był tylko luźno związany 

21 Tamże, s. 6.
22 Zob. P. Bayle, Réponse aux questions d’un provincial, vol. 4, Reinier Leers, Rotterdam 1707, s. 455.
23 J.-B. de Boyer, Lettres Chinoises, ou correspondance philosophique, historique et critique: entre un chi-

nois voyageur à Paris & ses correspondans, vol. 1, Pierre Gosse, La Haye 1739, s. 107.
24 J.F. Buddeus, Disssertatio philosophica de Spinozismo ante Spinozam, Henckel, Halle 1701, s. 29.



m ateusz ja nik

z autorem Etyki i Traktatu teologiczno-politycznego. Służył jako epitet sta-
nowiący synonim słowa „ateizm”. Wskazywał na szeroką tradycję fi lozo-
fi czną, której wspólnym mianownikiem był materialistyczny światopo-
gląd, w którym istnienie Boga było negowane in toto lub łączone z naturą 
pojmowaną w jej cielesnym wymiarze. Na przykład Buddeus wyjaśnił 
swoje twierdzenie, że Chińczycy powinni być uważani za ateistów i spino-
zystów, argumentując, że „nie uznają żadnej niematerialnej zasady, ale ra-
czej materialne niebo, które nazywają Xangti [shangdi], i jego najbardziej 
subtelną część, którą nazywają Li [li 理] lub Taikie [taiji], jako przyczynę 
sprawczą wszystkich rzeczy. Dlatego nie odnoszą się do Boga żadnym in-
nym imieniem niż Xangti, które nie nadaje się zbyt dobrze do tego, by 
zaszczepić w ich umysłach prawdziwe pojęcie Boga”25. Pogląd ten został 
powtórzony w innych źródłach z początku XVIII w., w tym w Historia uni-
versalis atheismi et atheorum Jacoba Friedricha Reimmanna (1668–1743), 
gdzie słynny niemiecki teolog argumentował, że przypisywanie boskich 
właściwości naturze jest dowodem ateizmu26. Jego krytyka była wymie-
rzona w autorów, którzy, jak Zacharias Gropius (1671–1713), skłaniali 
się do panteistycznej interpretacji myśli chińskiej, uznając, że cześć, jaką 
chińscy uczeni oddają naturze, jest w istocie wyrazem pobożności, skoro 
– podobnie jak uważał Spinoza – twierdzili oni, że Natura jest Bogiem.

Gropius opisał chiński teizm w swoim Systema novissimarum contro-
versiarum, odwołując się do relacji nawróconego Chińczyka Dionizego Kao:

Są też i inni, którzy samą naturę uważają za bóstwo, wierząc, że natura i jej moc oraz 
naturalna sprawczość są początkiem wszelkiego ruchu i spoczynku, a także wszyst-
kiego, co powstaje, utrzymuje się i zachowuje w istnieniu. Uważają więc naturę za 
źródło wszystkich rzeczy i każdej poszczególnej istoty z osobna. Ponadto postrzegają 
naturę jako duszę wszystkich rzeczy, która jest kształtuje materię i wszystko sprawia27.

Należy zauważyć, że Kao odróżnił ten naturalistyczny pogląd od rze-
czywistego ateizmu „niektórych wybitnych uczonych”, a także od praw-

25 Tamże.
26 J.F. Reimmann, Historia universalis atheismi et atheorum falso et merito, Hildesheim 1725, s. 100.
27 Z. Grapius, Systema novissimarum controversiarum seu Th eologia recens controversa, Fritschius 

1719, s. 52. Relację przypisywaną Kao można również znaleźć w: E.Y. Ides, Th ree Years Travels 
from Moscow Over-Land to China, Freeman, London 1706, s. 107.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

dziwej wiary w shangdi jako najwyższe bóstwo28. Jego relacja została 
powtórzona w kilku jezuickich sinografi ach, jak choćby Histoire de l’édit 
de l’empereur de la Chine (1698) Charles’a Gobiena (1652–1708), gdzie 
chińscy uczeni przedstawieni zostali jako grupa społeczna, przynajmniej 
częściowo hołdująca teologii naturalnej29. Niezależnie od relacji chińskich 
chrześcijan Reimmann zbeształ wszelkie próby ubóstwienia natury lako-
niczną uwagą, że taki pogląd wyraźnie świadczy o istnieniu spinozystów 
(tj. ateistów) w Chinach30.

Pierre Bayle i „starożytna chińska sekta”

Jeśli jezuickie relacje stanowiły podstawowe źródło informacji o Chi-
nach, to najbardziej wpływowym źródłem omawiającym fi lozofi ę Spi-
nozy na przełomie XVII i XVIII w. był Dictionaire historique et critique 
Pierre’a Bayle’a, zwłaszcza jego poszerzone wydanie z 1702 r., w któ-
rym pojawia się obszerny przypis omawiający podobieństwa pomiędzy 
Spinozą a myślą „orientalną”. O znaczeniu tego tekstu dla kształtowania 
się motywu sino-spinozyzmu może świadczyć świadectwo, jakie dał Henri 
de Boulainvillers (1658–1722), przyznając, że do poważnego potraktowa-
nia Spinozy skłoniła go lektura pism Bayle’a oraz jezuickich relacji z dzia-
łalności misyjnej w Chinach. W wyniku tych lektur miał on odkryć, że 
cześć okazywana Konfucjuszowi w Chinach była tego samego rodzaju, co 
uznanie, jakim cieszył się Spinoza w Europie, „ponieważ obaj wyznawali 
ten sam pogląd”31.

Popularność słownika istotnie przyczyniła się do wydobycia Spinozy 
z intelektualnej izolacji. Publikacja jego pośmiertnych dzieł w 1677 r. wy-
wołała skandal, który doprowadził do faktycznego zepchnięcia fi lozofa na 
margines myśli europejskiej, gdzie przypisano mu pozycję radykalnego 

28 Zob. E.Y. Ides, Th ree Years Travels…, s. 106–107.
29 C. Le Gobien, Histoire de l’édit de l’empereur de la Chine en faveur de la religion chrestienne, avec un 

éclaircissement sur les honneurs que les Chinois rendent à Confucius et aux morts, Jean Anisson, Paris 
1698, s. 1–3.

30 J.F. Reimmann, Historia universalis…, s. 100.
31 F. Fénelon, F. Lamy, H. Boulainvilliers, Réfutation des erreurs de Benoît Spinosa, F. Foppens, 

Bruxelles 1731, s. 153.



m ateusz ja nik

kartezjanisty i bezbożnika32. Bayle przedstawił Spinozę jako „systemo-
wego ateistę”, którego doktryna wzbudza nie tyle oburzenie co lęk jako 
konsekwencja czysto rozumowej refl eksji nad porządkiem naturalnym. 
Co ważniejsze, spinozyzm potraktował on jako najpełniejszy wyraz świa-
topoglądu, obecnego na przestrzeni dziejów w wielu różnych odsłonach 
niezależnie od kultury i momentu historycznego. Główny tekst hasła „Spi-
noza” zawiera krótką notkę biografi czną i kilka ogólnych stwierdzeń cha-
rakteryzujących jego fi lozofi ę. Jednak rzeczywista praca intelektualna tego 
tekstu wykonana jest w przypisach, kilkukrotnie dłuższych niż główny ar-
tykuł. Bayle przedstawia tu systematyczne opisy orientalnych i starożyt-
nych systemów fi lozofi cznych oraz tradycji religijnych, które hołdowały 
tym samym co Spinoza ideom. Bayle na samym początku tekstu odno-
towuje, że ateizm Spinozy pod wieloma względami przypomina świato-
pogląd „pewnej starożytnej sekty chińskiej”. Pod tym terminem kryje się 
buddyzm, a przynajmniej taki jego wariant, jaki prezentowały relacje jezu-
ickie. Pogląd, że relacja Bayle’a niedokładnie opisuje chińską tradycję, nie 
jest w pełni uzasadniony. Rzeczywiście znajdujemy tam kilka stwierdzeń, 
które wydają się mylić istotne elementy chińskiego dyskursu fi lozofi czne-
go. Wspomina on na przykład o „sekcie wuwei”, która ma wyraźne konota-
cje taoistyczne, ale jest kojarzona przez Bayle’a z buddyjską praktyką me-
dytacyjną. Jednak Bayle wyraźnie rozróżnia buddyzm od konfucjanizmu 
i wspomina o połączeniu buddyzmu Chan (zen) z konfucjanizmem, które 
stało się charakterystyczną cechą kultury późnej dynastii Ming33. W rze-
czywistości poczucie nieporządku w jego relacji dobrze współbrzmi z za-
kłopotaniem jezuitów, którzy zmagali się z opisaniem odrębnych wątków 
chińskiego synkretyzmu.

Najważniejszym elementem łączącym buddyzm i spinozyzm jest ezo-
teryczna doktryna, którą Budda Śakjamuni miał wyjawić swoim uczniom 
na łożu śmierci. Doktryna ta, pisze Bayle, polega na ustanowieniu pustki, 
prawdziwej nicości jako zasady i celu wszystkich rzeczy. Twierdzą oni, że 
nasi pierwsi rodzice wyłonili się z tej pustki i powrócili do niej po śmierci 

32 Zob. M. Janik, Ontologia polityczna Benedykta Spinozy, Instytut Filozofi i i Socjologii PAN, War-
szawa 2017.

33 Omówienie nieścisłości dotyczących chińskiej kultury religijnej i fi lozofi cznej w tekście Bay-
le’a można znaleźć u Selusi Ambrogio w: Chinese and Indian Ways….



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

i że tak samo jest ze wszystkimi ludźmi, którzy rozpływają się w tej zasa-
dzie gdy umierają; że ludzie, wszystkie żywioły i wszystkie stworzenia sta-
nowią część tej pustki; że tym samym istnieje jedna tylko substancja, która 
różni się w poszczególnych istotach jedynie kształtem, nacechowaniem 
lub wewnętrzną kompozycją, podobnie jak woda, która zawsze jest co do 
zasady wodą, niezależnie od tego, czy ma postać śniegu, gradu, deszczu 
czy lodu34.

Źródłem tej relacji jest żywot Buddy, opisany w Confucius sinarum 
philosophus, z którym Bayle zapoznał się za pośrednictwem obszernej 
recenzji autorstwa Jeana Le Clerca (1657–1736)35. Należy zwrócić uwagę 
na fakt, że Bayle zdaje się wyraźnie odróżniać konfucjanizm i buddyzm, 
rezerwując spinozjańskie konotacje dla tego drugiego. Wiąże on na przy-
kład buddyzm z twierdzeniem o istnieniu jednej tylko, kompletnie nega-
tywnej substancji, zaznaczając jednak, że konfucjańscy uczeni zwalczali 
takie rozumienie pustki, skłaniając się ku jej bardziej rozsądnemu ujęciu 
w kategoriach próżni. Należy również zauważyć, że jego zdaniem również 
Spinoza musiałby odrzucić buddyjskie rozumienie substancji jako pust-
ki, skoro przypisywał on Bogu (czyli substancji) atrybut rozciągłości36. To 
rozróżnienie wydaje się kluczowe dla zrozumienia, dlaczego późniejsi au-
torzy mogli dopatrywać się spinozyzmu raczej wśród autorów neokonfu-
cjańskich niż wśród buddyjskich ikonoklastów.

Pierwotnie Spinozę wiązano z tradycją buddyjską, przedstawianą przez 
jezuitów jako zdeprawowany i zwodniczy dyskurs przypominający chrześ-
cijaństwo. Dla autorów, którzy spopularyzowali obraz chińskiego spinozy-
sty, takich jak Bayle, bezbożność buddyjskiej nauki o pustce była oczywiście 
istotnym skojarzeniem, jednak z fi lozofi cznego punktu widzenia dużo waż-
niejszy wydawał się warunkujący ją substancjalny monizm, przypisywany 
przez jezuitów zarówno myśli chińskiej wziętej jako całość (a więc obej-
mującej zarówno tradycję buddyjską, konfucjanizm, jak i taoizm). Widać 
to wyraźnie w próbie wykazania sprzeczności samego spinozyzmu, którą 
Bayle oparł na spinozjańskim pojęciu modyfi kacji. Zgodnie z interpretacją 

34 P. Bayle, Dictionaire historique et critique, s. 2769.
35 Tenże, Bibliothèque universelle et historique, vol. 7, van Someren, Amsterdam 1687, s. 349.
36 Tenże, Dictionaire historique et critique, s. 2759.



m ateusz ja nik

Bayle’a, problem ze spinozyzmem polegał nie tyle na zakwestionowaniu 
realności świata, co na monizmie absolutyzującym byt jednostkowy: za-
sadniczo istnieje jedna tylko rzecz poszczególna, Natura, która modyfi ko-
wana na nieskończenie wiele sposobów tworzy iluzję wielości. Nacisk na 
utożsamienie substancji z „pustką” w jezuickim przedstawieniu buddyzmu 
utrudniał utożsamienie go ze Spinozą. Jak zauważył Bayle:

O ile jest czymś potwornym twierdzić, że rośliny, dzikie zwierzęta i istoty ludzkie 
są w rzeczywistości jedną i tą samą rzeczą, i uznać przez to, że wszystkie indywi-
dualne rzeczy nie różnią się zasadą [pogląd buddystów podzielany przez Spinozę], 
to czymś jeszcze bardziej potwornym jest twierdzenie, że zasada ta nie ma myśli, 
mocy ani cnoty. Nawet Spinoza nie posunął się do takiego absurdu37.

Z fi lozofi cznego punktu widzenia to rozróżnienie wydaje się natu-
ralne, ponieważ spinozjańska substancja pojmowana jest nie tylko przez 
atrybut rozciągłości (dość łatwo dającą się interpretować jako coś bierne-
go), ale i myślenia. Na tę różnicę zwrócił również uwagę Francois Lamy, 
autor jednej z najbardziej zjadliwych refutacji antyspinozjańskich, Le 
nouvel athéisme renversé, ou réfutation de Spinoza (1696). W liście do Ma-
lebranche’a zauważył on, że istniały pewne znaczące różnice między Spi-
nozą a „fi lozofi ą Chińczyków”:

Postrzegają ją po pierwsze jako przyczynę wszystkich istot, czyli różnych układów 
materii; po drugie, jako źródło naszych idei, w których widzimy wszystkie prawdy; 
po trzecie, jako regułę naszej moralności, w której znamy wszystko, co sprawiedli-
we, i odróżniamy dobro od zła. Przy wszystkich tych wspaniałych doskonałościach 
twierdzą, że ta wieczna sprawiedliwość nie jest ani inteligentna, ani myśląca38.

Odpowiedź na pytanie, czy chiński monizm dopuszczał myślenie jako 
atrybut substancji, jest kluczowa dla zrozumienia, kim właściwie byli chiń-
scy spinozyści. W narracji jezuickiej przypisywanie naturze sprawczości 
i rozumności stanowiło podstawowy błąd nauczania neokonfucjańskie-
go39. Z tej perspektywy bardziej zrozumiałe wydaje się choćby literackie 

37 Tamże, s. 2769.
38 N. de Malebranche, Œuvres complètes, vol. 19, Vrin, Paris 1958, s. 749.
39 Zob. K. Lundbaek, Th e Image of Neo-Confucianism in Confucius Sinarum Philosophus, „Journal of 

the History of Ideas” 1983, vol. 44, no. 1, s. 19–30, https://doi.org/10.2307/2709302.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

przedstawienie Spinozy we wspomnianych powyżej Lettres Chionoises, 
gdzie Jean-Baptiste de Boyer utożsamił spinozyzm nie z buddyzmem, 
ale z właśnie doktrynami „nowych interpretatorów” (czyli z nauczaniem 
neokonfucjańskim)40.

Wnioski

Przejście od buddyzmu do neokonfucjanizmu jako chińskiego odpo-
wiednika spinozyzmu pokazuje, że kwestia nowożytnego ateizmu została 
zbudowana na znacznie bardziej złożonym problemie fi lozofi cznym doty-
czącym substancjalnej jedności świata, a nie na zarzucie ateizmu czy ma-
terializmu, rozumianych jako czysta negacja Boga. W nowożytnej myśli 
europejskiej kwestia ateizmu i kwestia monizmu stanowiły dwa nakłada-
jące się na siebie, lecz odrębne problemy. Być może najwyraźniej różnicę 
tę uchwytuje sam Burigny, który wyraźnie oddzielił kwestię chińskiego 
spinozyzmu od kwestii debaty wokół chińskiego ateizmu. Pisze on o chiń-
skich spinozystach nie w części poświęconej ateizmowi (której poświęca 
osobny rozdział), ale w sekcji zatytułowanej O tych, którzy przed Spinozą 
popełnili ten sam błąd, który on próbował ożywić. Według Burigny’ego błę-
dem tym był nie tyle ateizm per se, co twierdzenie, że „we wszechświe-
cie istnieje tylko jedna substancja”, która była tożsama z Bogiem. Jego 
zdaniem Spinoza nie był autorem tego poglądu, można go było bowiem 
znaleźć już w starożytnym mistycyzmie egipskim, u perskich magów czy 
żydowskich kabalistów41. Co istotne, tak rozumiany panteizm nie musiał 
wcale wiązać się z materializmem – wielu pośród autorów „prespinozjań-
skich” wprost twierdziło, że jedność świata ma naturę duchową. Burigny 
przywołuje między innymi poglądy pitagorejczyków, którzy uważali, że 
„dusza, po rozpadzie ciała, ponownie łączy się z tym, od czego została 
oddzielona i że jest nieśmiertelna, ponieważ nieśmiertelna jest Całość, 
której jest ona tylko małą częścią”42. Inni, jak Ksenofanes, bezpośrednio 
twierdzili, że we wszechświecie istnieje tylko jedna substancja, czyli Bóg. 

40 J.-B. de Boyer, Lettres Chinoises…, s. 106.
41 Zob. J.L. de Burigny, Histoire de la philosophie…, s. 67.
42 Tamże, s. 68.



m ateusz ja nik

Podobny pogląd Burigny przypisuje Eleatom, Parmenidesowi i Melissoso-
wi43. Kreśli genealogię spinozyzmu, wzorując się na podobnym rodowo-
dzie rozpisanym przez Bayle’a. Wskazuje przy tym na również tradycję eu-
ropejskiego chrześcijaństwa, a obok Strabona i Epikura przywołuje takich 
myślicieli jak Dawid z Didant czy Duns Szkot. Również podawane przez 
niego przykłady orientalnego spinozyzmu zapożyczone są od Bayle’a44. 
Dopiero na końcu tej długiej genealogii znajdujemy chińskich spinozy-
stów, którzy wieńczą rozdział jako najbardziej dobitny przykład trudnego 
do pojęcia powinowactwa pomiędzy autorami i myślicielami, którzy zdają 
się nie mieć ze sobą nic wspólnego ponad to, że substancję obierają za 
jedyne bóstwo.

Bibliografia

Ambrogio S., Chinese and Indian Ways of Th inking in  Early Modern European 
Philosophy: Th e Reception and the Exclusion, Bloomsbury Academic, New 
York 2020.

Bayle P., Bibliothèque universelle et historique, vol. 7, van Someren, Amsterdam 
1687.

Bayle P., Dictionnaire historique et critique, vol. 3, Chez Reinier Leers, Rotter-
dam 1702.

Bayle P., Réponse aux questions d’un provincial, vol. 4, Chez Reinier Leers, 
Rotterdam 1707.

Boyer J.-B. de, Lettres Chinoises, ou correspondance philosophique, historique et  
critique: entre un chinois voyageur à Paris & ses correspondans, vol. 1, Pierre 
Gosse, La Haye 1739.

Buddeus J.F., Disssertatio ph ilosophica de Spinozismo ante Spinozam, Henckel, 
Halle 1701.

Burigny J.L. de, Histoire de la Philosophie payenne, ou sentimens des phi losophes 
et des peuples payens les plus célèbres sur Dieu, sur l’Ame et sur les de voir de 
l’Homme, Gosse i de Hondt, La Haye 1724.

Chen L., Wang Yangming wan wu yi ti lun – cong shen ti de li chang kan, Szang-
hai 2008.

43 Zob. tamże, s. 69.
44 Zob. tamże, s. 74.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

Fénelon F., Lamy F., Boulainvilliers H., Réfutation des erreurs de Benoît Spinosa, 
F. Foppens, Bruxelles 1731.

Gobien C. Le, Histoire de l’édit de l’empereur de la Chine en faveur de la religion 
chrestienne, avec un éclaircissement sur les honneurs que les Chinois rendent 
à Confucius et aux morts, Jean Anisson, Paris 1698.

Grapius Z., Systema novissimarum controversiarum seu Th eologia recens contro-
versa, Fritschius 1719.

Ides E.Y., Th ree Years Travels from Moscow Over-Land to China, Freeman, Lon-
don 1706.

Israel J.I., Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 
1650–1750, OUP, Oxford 2001.

Jacob M.C., Th e Radical Enlightenment: Pantheists, Freemasons, and Republi-
cans, George Allen & Unwin, London 1981.

Janik M., O’Neill R., Navigating Comparative Space: Longobardo’s Reading of 
Shao Yong and the „Ten Th ousand Th ings – One Body” Axiom, „Dao: A Journal 
of Comparative Philosophy” 2023, vol. 22, no. 3, https://doi.org/10.1007/
S11712-023-09895-7.

Janik M., Ontologia polityczna Benedykta Spinozy, Instytut Filozofi i i Socjologii 
PAN, Warszawa 2017.

Lundbaek K., Th e Image of Neo-Confucianism in Confucius Sinarum Philoso-
phus, „Journal of the History of Ideas” 1983, vol. 44, no. 1, https://doi.org/
10.2307/2709302.

Malebranche N. de, Entretien d’un philosophe chrétien et d’un philosophe chinois, 
sur l’existence et la nature de Dieu, Michel David, Paris 1708.

Malebranche N. de, Œuvres complètes, vol. 19, Vrin, Paris 1958.
Maverick L., A Possible Chinese Source of Spinoza’s Doctrine, „Revue de Littéra-

ture Comparée” 1939, nr 19.
Meynard T., François Noël’s Contribution to the Western Understanding of Chine-

se Th ought: Taiji sive natura in the Philosophia sinica (1711), „Dao: A Journal 
of Comparative Philosophy” 2018, vol. 17, no. 2, https://doi.org/10.1007/
s11712-018-9602-1.

Reimmann J.F., Historia universalis atheismi et atheorum falso et merito, Hilde-
sheim 1725.

Ricci M., Trigault N., Histoire de la Philosophie payenne, ou sentimens des philo-
sophes et des peuples payens les plus celebres sur Dieu, sur l’Ame et sur les de 
voir de l’Homme, Gualterus, Cologiaw 1617.

Rogacz D., Jak „Chiny” stworzyły Europę: narodziny oświeceniowego sekularyzmu 
z ducha konfucjanizmu, „Diametros” 2017, nr 54, https://doi.org/10.13153/
diam.54.2017.1137.



m ateusz ja nik

Spinoza, Dzieła, tłum. I. Halpern, t. 2, SGK Gebethner i Wolff , Warszawa 1916.
Spinoza, Etyka, tłum. I. Myślicki, Warszawa, Wydawnictwo Naukowe PWN 

2008.
Weber R., Comparative Philosophy and the „Tertium”: Comparing What with 

What, and in What Respect?, „Dao: A Journal of Comparative Philosophy” 
2014, vol. 13, no. 2, https://doi.org/10.1007/s11712-014-9368-z.

Rola spinozyzmu w europejskiej recepcji myśli chińskiej 
w pierwszej połowie XVIII wieku

Artykuł jest próbą odpowiedzi na pytanie o rolę spinozyzmu w europej-
skiej recepcji myśli chińskiej w pierwszej połowie XVIII w. W pierwszej 
jego części skupiam się na źródłach, z jakich autorzy europejscy na prze-
łomie XVII i XVIII w. czerpali wiedzę na temat Chin. Były to w przy-
tłaczającej mierze teksty jezuickie, prezentujące monistyczną wykładnię 
myśli chińskiej. W części drugiej artykułu podejmuję próbę sportreto-
wania „chińskiego spinozysty” na podstawie cech przypisywanych tej fi -
gurze w tekstach takich autorów jak Pierre Bayle, Johan Franz Buddeus 
czy Jean-Baptiste de Boyer d’Argens. W części trzeciej proponuję roz-
różnienie między dwoma problemami składającymi się na obraz „chiń-
skiego spinozyzmu” czy też recepcję Spinozy w ogóle – kwestie ateizmu 
oraz monizmu. Zagadnienia te są zwyczajowo ze sobą łączone, zwłaszcza 
w opracowaniach dotyczących krytycznej recepcji Spinozy w nowożyt-
nej Europie doby nowożytnej, jednak ich projekcja na myśl chińską naka-
zuje ostrożność przy próbach ich utożsamienia. Ateizm często stanowił 
retoryczne dopełnienie krytyki koncepcji fi lozofi cznych zakładających 
substancjalną jedność świata, lecz monizm pozostawał rzeczywistym 
„innym” fi lozofi i europejskiej. Spinozjańska interpretacja myśli chińskiej 
w Europie ujawnia zatem konstrukcyjne ograniczenia europejskiego dys-
kursu fi lozofi cznego.

Słowa kluczowe: 
Spinoz a ,  Chiny,  panteiz m,  moniz m,  ateiz m.



rol a spinoz yz mu w europejsk iej  r ecepcji  m yli  chisk iej. . . 

Spinozism and the European Reception of Chinese Th ought 
at the Beginning of  the Eighteenth Century

Th is paper explores the role of Spinozism in the European reception of 
Chinese thought during the fi rst half of the eighteenth century. Th e fi rst 
part focuses on the sources from which European authors at the turn of 
the 17th and 18th centuries obtained their knowledge of China. Th ese 
sources were primarily Jesuit texts that off ered a monistic interpretation 
of Chinese thought. Th e second part portrays the “Chinese Spinozist” 
based on characteristics attributed to this fi gure in texts by authors 
such as Pierre Bayle, Johan Franz Buddeus, and Jean-Baptiste de Boyer 
d’Argens. Th e third section proposes a distinction between two issues that 
comprise the concept of “Chinese Spinozism” or Spinoza’s reception in 
general: atheism and monism. Th ese issues are usually linked, especially in 
studies on the critical reception of Spinoza in modern Europe. However, 
their projection onto Chinese thought requires caution when attempting 
to equate them. Atheism was often a rhetorical addition to criticisms of 
philosophical concepts that assumed the substantial unity of the world. 
However, monism remained an actual “other” of European philosophy. 
Th us, the Spinozian interpretation of Chinese thought in Europe reveals 
the structural limitations of European philosophical discourse.

Keywords: 
Spinozism,  China ,  pantheism,  monism,  atheism.


