
NR 34–35 2024
S T U D I A  Z  F I L O Z O F I I  P O L I T Y K I
I S S N  1 4 2 8 - 2 6 3 1
D O I :  1 0 . 3 5 7 5 7 / C I V . 2 0 2 4 . 3 4 - 3 5 . 0 8

Emilia Kordas

Klossowski-Deleuze-Guattari: Aporie pragnienia

„ Od połowy XIX wieku cywilizacja przemysłowa została przeklęta za za-
bicie afektów”1 – dictum otwierające La monnaie vivante Pierre’a Klos-
sowskiego sytuuje jego dzieło w polu refl eksji nad związkiem ekonomii 
z życiem popędowym. Problematyzuje ono zarówno sposób, w jaki pro-
dukcja społeczna i stosunki produkcji tworzą instytucję pragnienia, jak 
i obecność afektów i popędów w ramach samej infrastruktury ekono-
micznej kapitalizmu. Osnową eseju Klossowskiego pozostaje zestawienie 
koncepcji markiza de Sade’a i Charles’a Fouriera, wychodzące od pytania 
o możliwości, jakie nowoczesny świat przeznacza emancypacji popędów.

Przełamujące dualizm ekonomii politycznej i libidinalnej rozważania 
autora Sade mon prochain stanowią inspirację wielu późniejszych analiz2 
– między innymi odnoszących się do jego twórczości z wielką reweren-
cją Gillesa Deleuze’a i Félixa Guattariego. Z tej perspektywy zasadniczym 
tematem La monnaie vivante okazuje się fundamentalny problem fi lozo-
fi i politycznej (postawiony przez Spinozę, a powtórzony przez Wilhelma 

Emilia Kordas (ORCID: 0009-0008-6196-4045) – autorka m.in. wstępów do dwóch tomów polskiego 
wydania Historii Julietty de Sade’a (Kraków 2024–2025). Zajmuje się literaturą transgresji oraz 
współczesną fi lozofi ą francuską. Kontakt: emilia.kordas1917@gmail.com.

1 P. Klossowski, La monnaie vivante, Éditions Joëlle Losfeld, Paris 1994, s. 9.
2 Tyczy się to nie tylko La monnaie vivante, lecz także Sade mon prochain, którego drugie wydanie 

(rok 1967) ośmieli młodszych autorów (m.in. Deleuze’a, Brochiere’a, Henaff a, Pauverta, Le 
Brun, Levera, Lacana, Barthesa…) do konfrontacji z Sadycznym œuvre.



emili a korda s

Reicha): „Dlaczego ludzie walczą za swoje poddaństwo, jakby chodziło 
o ich zbawienie?”3. Klossowski podejmuje go, kwestionując ścisłe rozróż-
nienie na produkcję społeczną i pragnącą. Umożliwia tym samym ujęcie 
pragnienia jako historycznie uwarunkowanego produktu kształtującego 
się w polu społecznym, produkcji społecznej zaś – jako formy produkcji 
pragnącej, osadzonej w określonych warunkach materialnych. Podstawo-
wy cel niniejszego tekstu stanowi lektura aranżowanej przez Klossow-
skiego polemiki Sade’a z Fourierem – a właściwie między ich utopijnymi 
projektami – jako starcia dwóch modi operandi pragnienia (zależnego od 
układów, w których funkcjonuje), jak również wizji możliwego wyjścia 
z pułapki reżimu ekonomii. 

Semiotyka pop ędowa Pierre’a Klossowskiego

Punktem wyjścia inscenizowanej przez Klossowskiego debaty między Sa-
dem a Fourierem i jego fi zjologicznej4 lektury obu autorów jest rozwijana 
przez niego semiotyka popędowa. Jej fundament stanowi przedstawiona 
przez Klossowskiego wizja ontogenezy podmiotu. Kluczowe w tym kon-
tekście są pisma Klossowskiego poświęcone Nietzschemu, w których roz-
waża on konstytucję indywiduum w oparciu o prymat spirytualnej – ma-
jącej za swą przesłankę duszę – ekonomii popędowej instynktów (afektów, 
namiętności), fantazmatów, wokół których te pierwsze się konsolidują, 
oraz symulakrów stanowiących pole ich zewnętrznej ekspresji. 

Mimo somatycznego nastawienia semiotyki popędowej Klossowski 
nie stroni od operowania w jej ramach pojęciem duszy (âme). Jako nie-
stworzona i nieredukowalna, mająca wszakże boskie pochodzenie5, wymy-
ka się ona poznawczym roszczeniom intelektu. Tę apofatyczną inklinację 
Klossowski odnosi jednak do immanentnych duszy popędów i instynktów, 

3 G. Deleuze, F. Guattari, Anty-Edyp. Kapitalizm i schizofrenia, t. I, tłum. T. Kaszubski, Wydaw-
nictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2017, s. 35.

4 Zob. P. Klossowski, Postface, [w:] J. Decottignies, Klossowski, Éditions Henri Veyrier, Paris 1985, 
s. 137.

5 Klossowski jednoznacznie wspiera kanoniczną tezę o boskim pochodzeniu duszy (zob. 
P. Klossowski, Du sommeil, des songes et de la mort de Tertullien, précédé d’une Note sur le traité de 
l’âme, [za:] A. Arnaud, Klossowski, Seuil, Paris 1990, s. 35).



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

nie zaś do transcendentnego Boga6. Niekomunikowalnym ludzkiej istoty 
– kłębowiska namiętnościowych sił pozbawionych celu i intencjonalno-
ści – są mnogie i niewspółmierne „stopni[e] wzlotu i upadku intensyw-
ności we wszystkich postaciach agresywności, tolerancji, onieśmielenia, 
lęku, potrzeby samotności”7. Takie ujęcie przywołuje na myśl już nie tyle 
wielkie religie historyczne, ile ich kontestatorów: Fryderyka Nietzschego 
i markiza de Sade’a8. To, co u nich określane jest jako siła, moc, pathos, 
instynkt (u Nietzschego), a także pasja, emocja czy namiętność (u Sade’a) 
stanowi dla Klossowskiego podstawę dynamiki sił popędowych (forces 
impulsionelles) bądź tonacji duszy (tonalités de l’âme) konstytuujących 
podmiotowość. 

Fakt, że Klossowski uznaje nietzscheańską tezę o śmierci Boga, za-
świadcza o jego przynależności do nowożytnej episteme. Odrzuca on przy 
tym doktrynę łaski, według której duszy przewodniczy wola narzucająca 

6 Gdy Klossowski posługuje się pojęciem duszy, paradoksalnie chodzi mu o coś bliższego ciału. 
Wybór takiego terminu, mogącego budzić mylne konotacje, motywowany jest tu raczej uję-
ciem samego życia popędowego jako namiastki niematerialnej pneumy, czegoś zachowującego 
łączność z chaotyczną boskością poprzedzającą indywiduację, a zatem z „innym światem” 
w sensie, w jakim stanowi on przedmiot zainteresowań teologii.

7 P. Klossowski, Nietzsche i błędne koło, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Wydawnictwo KR, 
Warszawa 1996, s. 63; zob. także D.W. Smith, Klossowski’s Reading of Nietzsche: Impulses, Phan-
tasms, Simulacra, Stereotypes, „Diacritics” 2005, t. 35, nr 1, s. 8–9, https://doi.org/10.1353/
dia.2007.0017.

8 Zarówno dla Nietzschego, jak i dla „boskiego Markiza” wiara w ciało przewyższa wiarę w du-
szę, co czyni z niej właściwy punkt wyjścia refl eksji. Sade pisze: „Wszystko zależy od naszej 
budowy, od organów, od sposobu, w jaki ulegają one wpływom, a nie jesteśmy w stanie zmie-
nić naszych upodobań, tak jak nie możemy zmienić kształtów naszych ciał” (D.A.F. Sade, Sto 
dwadzieścia dni Sodomy, czyli szkoła libertynizmu, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Vis-à-vis 
Etiuda, Kraków 2020, s. 136). Stąd też nierzadka (acz niekoniecznie obligatoryjna, o czym 
zaświadcza casus Julietty) korelacja w jego dziele cielesnej abiektalności i spaczenia – z jednej 
strony – z równie wypaczonymi upodobaniami w sferze erotycznej: zamiłowaniem do tego, co 
niskie, brudne i odrażające. Przykładów ilustrujących tę tezę jest w twórczości Sade’a bez liku. 
Przywołać można chociażby opis Desranges, jednej ze stręczycielek-narratorek pojawiających 
się w Stu dwudziestu dniach Sodomy. Kulawa, pozbawiona sześciu zębów, jednego oka i jed-
nej z piersi stanowi uosobienie obrzydliwych występków i lubieżności: „Jeśli jej ciało było 
obrazem brzydoty, to dusza była zbiornikiem wszystkich występków i wszystkich najbardziej 
niesłychanych zbrodni” (tamże, s. 127). Z kolei w Nowej Justynie, gdy narrator zaznajamia czy-
telnika z postacią dwudziestoletniej Nicetty, czytamy o jej „wyjątkowo rozpustnej aparycji” 
(tenże, Nowa Justyna. Brawura i męczeństwo, t. VI, tłum. K. Matuszewski, Wydawnictwo Ostrogi, 
Kraków 2023, s. 250).



emili a korda s

jej soteriologiczną predylekcję. Nietzscheańskie „Bóg umarł” autor Ro-
berty odczytuje jednak wbrew jowialnemu ateizmowi – nie jako wyklu-
czenie sacrum i redukcję człowieka do istoty na wskroś immanentnej, 
lecz jako przejście od Boga transcendentnego do boskości chaotycznej, 
polisemicznej i polifonicznej. A skoro boska substancja stanowi transcen-
dentny gwarant spójności indywidualnej jaźni, jak przekonują koncepcje 
boskiego pochodzenia duszy i człowieka jako istoty stworzonej na obraz 
i podobieństwo Najwyższego (w ramach bożego porządku stworzenia du-
sza zostaje wcielona, związana z ciałem, które narzuca jej osobowość), jej 
rozpad oznacza destrukcję jednolitej ekonomii duszy, czyli dezintegrację 
osobowej tożsamości. Świadomości pozostaje uznać, że „sama jej tożsa-
mość jest przypadkiem podtrzymywanym arbitralnie przez konieczność 
i podjąć ryzyko uznania siebie samej za [...] uniwersalne koło losu, spró-
bować objąć, jeśli się da, wszelkie przypadki, samą przypadkowość w jej 
koniecznej totalności”9. Oznacza to w istocie afi rmację perspektywizmu 
Nietzschego, według którego wielość sensów i perspektyw odpowiadają-
ca wielości namiętności nie tworzy hierarchii. O ile każda z popędowych 
fl uktuacji „posiada swoją perspektywę dla całej reszty, tzn. swoją zupeł-
nie określoną ocenę wartości, swój sposób działania, swój sposób opo-
ru”10, o tyle żadna z nich nie jest ani nadrzędna, ani pierwotna, ani nie 
może strukturyzować innych. Jeśli bowiem Bóg jest martwy, to tendencja 
do intronizacji dominującego popędu (dominującej perspektywy) i tota-
lizującego podporządkowania mu innych afektów staje się jedynie jedną 
z wielu równorzędnych optyk. To, co określa się jako jaźń, okazuje się tyl-
ko jednym z popędów – dominującym w danym momencie i jako taki 
zyskującym sobie egzystencjalny prymat. Myślenie, wola, ratio to z kolei 
nic innego jak uporządkowanie popędów przez nie same. Intelekt może 

9 P. Klossowski, Nietzsche, politeizm i parodia, tłum. K. Matuszewski, „Colloquia Communia” 
1988, t. 36–38, nr 1–3, s. 74. Warto zaznaczyć, iż Gilles Deleuze niejednokrotnie odnosił się 
do tej idei Klossowskiego z niemałą rewerencją (zob. chociażby G. Deleuze, Różnica i powtó-
rzenie, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Wydawnictwo KR, Warszawa 1997, s. 102–103; 
tenże, Konkluzje o Woli Mocy i Wiecznym Powrocie, [w:] tegoż, Bezludna wyspa, tłum. J. Brzeziński, 
Wydawnictwo Ostrogi, Kraków 2024, s. 234–235, 244; tenże, Myśl nomadyczna, [w:] tegoż, Bez-
ludna wyspa…, s. 504, 507; G. Deleuze, F. Guattari, Anty-Edyp..., s. 25–26).

10 F. Nietzsche, Wola mocy. Próba przemiany wszystkich wartości, tłum. S. Frycz, K. Drzewiecki, Ja-
kób Mortkowicz, Warszawa 1910, s. 337.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

dokonywać opisu życia afektywnego tylko dlatego, że sam jest rodzajem 
instynktu. Nietzsche konstatuje: „jak pojawił się rozum na świecie? Rzecz 
prosta, w nierozumny sposób, przypadkiem. Należałoby go odgadywać 
jak zagadkę”11, a Klossowski stwierdza (tym razem à propos Sade’a): „Sade 
chce […] pokazać, że to temperament decyduje o wyborze fi lozofi i i że sam 
rozum, do którego odwołują się fi lozofowie jego doby, jest jeszcze tylko 
formą namiętności”12.

Kształtowanie się jedności podmiotu na drodze konsolidacji indywi-
dualnej ekonomii duszy „to represja, która, wychodząc od podmiotu, jest 
odpowiedzią na przymus, jaki podmiot znosi w walce wydanej przez popę-
dy tym innym popędom, które przyczyniają się do jego ukonstytuowania”13. 
Świadomość, która nie może liczyć na transcendentny gwarant jej tożsa-
mości, okazuje się jedynie wynikiem przypadkowego splotu sił utrwalane-
go przez językowy konstrukt w postaci „Ja”. Jest on jednak jedynie maską 
przybieraną przez namiętności. „Zawsze tylko udaję, że jestem tym, kim 
myślę, że jestem”14. To, co w istocie nadaje kształt mojej egzystencji – przy-
padek, zdecentrowanie, dezintegracja, wielość – poddawane jest represji 
przez gramatyczne „Ja” ufundowane na iluzji niezmiennej tożsamości.

Tożsamość jednostki okazuje się zatem tylko jedną z ról, które może 
ona przyjąć lub odrzucić w zależności od zasiedlających jej duszę afektów. 
Cementują ją i nadają jej stałość kody codziennych znaków (abréviations 
de signes), stanowiące kulturową formę mediacji życia popędowego. Wa-
runkiem uczestnictwa w kulturze jest bowiem wyodrębnienie się czło-
wieka ze stanu pierwotnego nieróżnicowania, ponieważ życie popędo-
we w jego agresywnym naporze15 jest dla cywilizacyjnych form istnienia 

11 Tenże, Jutrzenka. Myśli o przesądach moralnych, tłum. S. Wyrzykowski, Jakób Mortkowicz, War-
szawa 1912, s. 130. W innym passusie z kolei: „Filozof jest tylko swego rodzaju okazją i umoż-
liwieniem tego, by popęd dochodził do głosu. […] [P]rzemawia tu suwerenny popęd silniejszy 
od człowieka” (tenże, Sämtliche Werke: Kritische Studienausgabe, t. 10, ed. G. Colli, M. Montinari, 
Walter de Gruyter, Berlin 1980, s. 262, [za:] P. Klossowski, Nietzsche i błędne koło..., s. 60. Polskie 
wydanie nie odsyła do cytowanego przez Klossowskiego fragmentu).

12 P. Klossowski, Sade mój bliźni, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Wydawnictwo KR, Warsza-
wa 1999, s. 113. Podkreślenia oryginalne.

13 P. Klossowski, Sade i Fourier, [w:] tegoż, Sade mój bliźni, s. 224. Podkreślenia oryginalne.
14 I. James, Pierre Klossowski. Th e Persistence of the Name, Legenda, Oxford 2000, s. 94; zob. także 

C. Husbands, Klossowski’s Semiotic of Intensity, De Gruyter, Berlin–Boston 2020, s. 4–6.
15 Zob. P. Klossowski, Sade mój bliźni, s. 155.



emili a korda s

śmiertelnym zagrożeniem. Nieodzowna dla ich utrzymania jest więc cen-
zurująca funkcja języka, polegająca na internalizacji znakowych skrótów. 
Przydając ateleologicznym popędom intencjonalność w postaci zoriento-
wania na aktualizację wymiaru powszechności („w znaczeniu zrozumia-
łości dla każdego uczestnika kultury komunikatu, który z kolei może stać 
się przedmiotem zwrotnej transmisji”16), język występuje jako dyspozytyw 
myślącego „Ja”, o którego spójności zaświadcza. Toteż podmiot okazuje się 
– wniosek wysnuwany przez Klossowskiego pospołu z Nietzschem – jedy-
nie podtrzymywaną przez język, rachityczną fi kcją. Język natomiast – sko-
stniałym instrumentem, za sprawą którego jego użytkownik sam zyskuje 
statyczny charakter. To zatem warunek świadomości. Tego, co nieświado-
me, nie sposób wyrazić za jego pomocą, gdyż kłóciłoby się to z ogólnością 
lingwistycznego logosu17.

Kluczowym momentem ontogenezy  podmiotowości pozostaje produ-
kowana przez popędy obsesyjna wizja bądź fantazmat, wokół której mogą 
one oscylować. To dzięki niej indywiduum doświadcza chaotycznego ży-
cia popędowego jako całości i to właśnie na jej gruncie dominujący afekt 
– wzmacniany przez instytucjonalne miazmaty kultury, acz nieredukują-
cy się do nich – może pełnić swą strukturyzującą rolę. Fantazmat wiąże 
się z tym, co stoi u podstawy wszelkiej ekspresji, poprzedzając wszelkie 
zewnętrzne przedstawienie, i co w tym właśnie sensie stanowi uprzed-
ni obraz (tableau préalable). Z tego powodu Klossowski konceptualizu-
je tworzone przez fi lozofów pojęcia jako interpretację ich fantazmatów, 
a raczej – interpretację fantazmatów w tej mierze, w jakiej dają się one 
komunikować w ramach myślowych konstrukcji. Niekomunikowalność 
zasiedlających duszę popędów (dla Klossowskiego niepodobna wyrażać 
ich w domenie języka, skoro jego elementarną funkcją jest strukturyza-
cja intensywności, którymi są popędy, za pomocą słów redukujących je 
do rzeczy) nie narusza wszakże ludzkiej predylekcji do komunikowania. 
Moce, które „każą mówić”, należy zidentyfi kować i znaleźć pole dla ich 

16 K. Matuszewski, Wśród demonów i pozorów. Monomania Pierre’a Klossowskiego, Wydawnictwo KR, 
Warszawa 1995, s. 26.

17 H. Castanet, Pierre Klossowski. Th e pantomime of spirits, trans. A.R. Price, P. King, Peter Lang, 
Bern 2014 (Cultural Interactions. Studies in the Relationship between the Arts, 22), s. 128–
–131.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

zewnętrznej ekspresji18. W przeciwnym wypadku wzmagałoby się ryzyko 
pochłonięcia jednostki przez szaleństwo, tożsame z rozpuszczeniem się 
w chaosie. Remedium na tę elementarną aporię podmiotowości stanowi 
pozór (simulacre). 

Język i to, co wyrażają w nim rozmaici twórcy i fi lozofowie, stanowi dla 
Klossowskiego domenę symulakrów, imitacji – pozór stanowi wszak ak-
tualizację niekomunikowalnego fantazmatu (będącego domeną wizji, nie 
słowa) – oraz rezyduów (niemożność wiernej reprodukcji pierwotnego 
obrazu skazuje go na symulację przechowującą to, co imitowane). Ma on 
ponadto wymiar teologii osobistej. Eksterioryzacja niepokojących indywi-
duum obsesji zyskuje bowiem wartość egzorcystyczną oraz egzegetyczną 
w tej mierze, w jakiej oczyszcza duszę, dokonując tradukcji i transpozy-
cji popędowych sił na pole zewnętrznej ekspresji. „Dusza – konstatuje 
Klossowski – jest zawsze zamieszkała przez jakąś moc, dobrą lub złą”19, 
zagrażającą tożsamości indywiduum i z tego powodu, mimo iż pochodzi 
z właściwej mu duchowej głębi, odbieraną jako zewnętrzna potęga20.

La monnaie vivante: incipit comoedia  

In order to understand capital, we d on’t only need Marx, 
we need to understand Marx alongside Sade21.

W La monnaie vivante Pierre Klossowski konfrontuje swą semiotykę po-
pędową z domeną ekonomii politycznej. Punktem wyjścia tych rozważań 
pozostaje rozpoznanie istoty norm ekonomicznych (per analogiam do 
sztuki, moralnych i religijnych instytucji oraz form poznania) jako „sposo-
bu ekspresji i reprezentacji sił popędowych [forces impulsionnelles]”22. Po-
dejmując nurtujące współczesnych mu myślicieli pytanie o relację między 

18 P. Klossowski, La ressemblance, Ryoân-ji, Marseille 1984, s. 108.
19 Tamże, s. 107. „[…] dusza ludzka jako miejsce zamieszkiwane przez zewnętrzne, autonomicz-

ne moce” (tamże, s. 106).
20 Pozwala to rozpatrywać je analogicznie do duchów, o których wspomina Ewangelia (Łk 11, 

14–26). 
21 M. Fisher, Postcapitalist desire, Repeater Books, London 2021, s. 205. 
22 P. Klossowski, La monnaie..., s. 14.



emili a korda s

dwiema ekonomiami (libidinalną i polityczną), autor ukazuje, że w samym 
jądrze świata kultury, zmonopolizowanego przez rozum, tkwi wywroto-
wy element patetycznej infi ltracji będący – paradoksalnie – warunkiem 
jego możliwości (istnienie ekonomicznego rozumu zależne jest od irracjo-
nalnych namiętności). Co za tym idzie, to popędy, nie zaś rozpatrywana 
w kategoriach logiki towarowej praca, okazują się pełnić rolę produkcyjną. 
Kwestia ekonomicznej oceny wartości, wraz z pieniądzem jako jej ekwiwa-
lentem, sytuowałaby się wobec tego w perspektywie ekonomii libidinalnej, 
a dobra i odniesione do nich potrzeby materialne – w horyzoncie instynk-
tów i zmysłowych emocji. 

Związek norm ekonomicznych z instytucjami moralnymi nie redu-
kuje się jednak wyłącznie do ich reprezentacyjnej wobec sił popędowych 
funkcji. Jedność indywiduum zależy od zintegrowania i strukturyzacji 
jego namiętności. Hierarchii wartości stanowiącej podstawę konsolida-
cji podmiotowości odpowiada w tym zakresie ekonomiczna hierarchia 
potrzeb, fundując – obok psychicznej – organiczną spoistość jednost-
ki. Zarówno w jednym, jak i w drugim przypadku chodzi o zachowanie 
norm gatunkowych i właściwych im realności istnienia, o „wyelimino-
wanie rozkoszy, niebezpiecznej ze względu na nieużyteczność i jałowe 
wydatkowanie”23. Represja nie jest jednak interwencją zewnętrznej wła-
dzy. To same afekty wytwarzają przesłanki zarówno ich zniewolenia, jak 
i emancypacji24.

Celem La monnaie vivante nie jest krytyka merkantylizacji popędów 
zmierzająca do ich wyzwolenia25. Klossowski pragnie raczej pokazać nie-
uchronność i niemożliwość procesu komodyfi kacji afektów: od momentu 
ukonstytuowania się podmiotu afi rmuje on swe instynkty już nie na grun-
cie impulsów i poruszeń duszy, lecz poprzez posiadanie, produkcję i kon-
sumpcję dóbr26 (w społeczeństwach kapitalistycznych mających status 
towarów). Obieg ekonomii libidinalnej – oscylujący wokół osi popędów-
-fantazmatów-pozorów – narusza przy tym spoistość świata kulturowych 

23 K. Matuszewski, Wśród demonów..., s. 115.
24 P. Klossowski, La monnaie..., s. 15.
25 J.-M. Monnoyer, Le Peintre et son démon. Entretiens avec P. Klossowski, Flammarion, Paris 1985, 

s. 234.
26 Zob. P. Klossowski, Sade i Fourier..., s. 224.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

instytucji i samej jednostki. Obwód libidinalny i ekonomiczny współtwo-
rzą pole społeczne i siebie nawzajem, wprowadzając w obręb „Ja” rozziew, 
który można przekroczyć wyłącznie w formie pragmatycznego prowizo-
rium. Egzystencja staje się wskutek tego grą, w której stawką jest człowiek 
i jego koherencja.

Ekonomia perwersji i perwersja ekonomii

Jes tem brzydki, ale mogę sobie kupić najpięk niejszą kobietę27.

Połączenie obwodów libidinalnego i ekonomicznego w ramach indywi-
duum ma swoje odzwierciedlenie w usytuowaniu pozoru (zewnętrznej 
ekspresji zasiedlających duszę obsesji) w kontekście produkcji towarowej 
i całości procesu produkcji. Klossowski odróżnia od siebie produkty zo-
rientowane na kompensację potrzeb materialnych i utrzymanie egzysten-
cji, czyli przedmioty użytkowe, utensylia, od obiektów artystycznych, bez-
użytecznych z punktu widzenia biologicznej reprodukcji, lecz służących 
eksterioryzacji nawiedzających twórcę mocy. Daniel W. Smith sugeruje, 
iż źródeł tego rozróżnienia upatrywać można częściowo w przetłuma-
czonym przez autora Roberty na język francuski eseju Waltera Benjamina 
Dzieło sztuki w dobie reprodukcji technicznej28. Jego zdaniem początkowo 
nawet przedmioty użytkowe zachowywały charakter sakralny: „Grecy zna-
li dwie technologie reprodukcji: odlew i tłoczenie. Brązy, terakoty i mone-
ty to jedyne dzieła sztuki, jakie potrafi li wykonywać masowo. Wszelkie 
inne były niepowtarzalne i nie poddawały się reprodukcji środkami tech-
nicznymi”29. Reprodukcja prowadzi jednak do wyrwania reprodukowane-
go obiektu z ciągu tradycji, oferując – kosztem niepowtarzalności – jego 

27 K. Marks, Rękopisy ekonomiczno-fi lozofi czne z roku 1844, Książka i Wiedza, Warszawa 1960 
(K. Marks, F. Engels, Dzieła, 1), s. 611.

28 D.W. Smith, Pierre Klossowski: From Th eatrical Th eology to Counter-Utopia, [w:] P. Klossowski, 
Th e Living Currency, trans. V.W. Cisney, N. Morar, D.W. Smith, Bloomsbury, New York 2017, 
s. 22–23. W kwestii relacji Waltera Benjamina i Pierre’a Klossowskiego zob. chociażby 
P. Foss-Heimlich, Sade and Fourier and Klossowski and Benjamin, [w:] P. Klossowski, Living curren-
cy..., s. 97–123; D. Hollier, Le Collège de Sociologie. 1937–1939, Gallimard, Paris 1995, s. 884–885.

29 W. Benjamin, Dzieło sztuki w dobie reprodukcji technicznej, tłum. J. Sikorski, [w:] tegoż, Twórca jako 
wytwórca, red. H. Orłowski, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 1975, s. 68.



emili a korda s

masową dostępność. Proces ten prowadzi według Benjamina do zaniku 
tego, co określa on mianem aury30. 

Przywoływany przez Benjamina przykład posągu Wenus – przedmio-
tu podniesionego przez Greków do rangi obiektu kultu – bliski jest rozwa-
żaniom Klossowskiego dotyczącym pozoru, za którego paradygmatyczną 
fi gurę uznaje on właśnie proces tworzenia statui antycznych bóstw (nota 
bene określanych przez Rzymian słowem simulacrum). Podejmując to za-
gadnienie, francuski myśliciel przywołuje mitycznego fundatora tradycji 
hermetycznej, Hermesa Trismegistosa, domniemanego autora Asclepiusa 
i Corpus Hermeticum: „Jako że niepodobna stworzyć duszy w celu ożywie-
nia pozorów bóstw, wezwano dusze demonów oraz aniołów i zamknięto 
je w świętych obrazach, aby dzięki nim bóstwa zyskały moc czynienia do-
bra i zła”31. Przywoływane przez Klossowskiego demony byłyby, zgodnie 
z optyką neoplatońską, mediatorami między ludźmi, z którymi łączą je 
namiętności, a bogami, do których upodabnia je wieczność eterycznych 
ciał. Dusze osadzane przez artystę w dziele nie są niczym innym niż hipos-
tazami targających nim impulsywnych sił i fantazmatów. Niemniej jednak 
taki rodzaj puryfi kującej duszę aktywności nie prowadzi do wyrugowania 
obsesyjnych mocy. Egzorcyzmowany w dziele sztuki demon pozostaje da-
lej obecny i aktywny: „[...] artysta musi wiedzieć, jak uczynić go sprzymie-
rzeńcem”32.

Według Klossowskiego przedmioty użytkowe również wywodzą się 
z fantazmatu, acz zmieniają jego funkcję w ramach współtworzonej przez 
siebie choreografi i ontologicznej. Pragnienie realizacji afektu – ufundo-
wanego na naporze popędowego chaosu konsolidowanego w całość przez 
fantazmat – występuje tu jako „zespół materialnych i duchowych potrzeb” 
wskutek osiągnięcia organicznej i duchowej jedności przez podmiot 

30 Benjamin defi niuje aurę – skądinąd niezbyt precyzyjnie – za pomocą ilustracji: „Jest to nie-
powtarzalne zjawisko pewnej dali, niezależnie od tego, jak blisko by ona była. Wypoczywając 
w letnie popołudnia przesuwać wzrokiem po wrzynającym się w horyzont górskim łańcuchu 
lub po gałęzi, rzucającej na nas swój cień, to oddychać aurą tych gór, aurą tej gałęzi” (tamże, 
s. 72–73), po czym dodaje w przypisie: „Rzeczy istotne nie dadzą się przybliżyć. Niezbliżal-
ność jest rzeczywiście główną jakością obrazu kultowego” (tamże, s. 96–97, przyp. 7). 

31 P. Klossowski, Fragments d’une explication, [w:] Pierre Klossowski. Rétrospective 1950–1990, La Dif-
férence–CNAP, Paris 1990, s. 194.

32 H. Castanet, Pierre Klossowski..., s. 240.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

(mediatyzowanej przez kulturowe instytucje, a więc również sferę ekono-
mii). Odtąd – jak już widzieliśmy – afi rmuje on swoje pragnienie, czyli 
de facto siebie, „nie poprzez poruszenia własnego życia afektywnego”33, 
lecz za sprawą zewnętrznych wobec siebie dóbr. Obsesyjny przymus fan-
tazmatu, który pragnie znaleźć dla siebie ekspresję, przemienia się wo-
bec tego w obsesję produkcji i konsumpcji, włączając zmysłowe tchnienia 
w służbę społeczno-ekonomicznego status quo.

Podobne wątki, jak sugeruje Madou w poświęconej Klossowskie-
mu monografi i34, pojawiają się u Marksa. Infrastruktura ekonomiczna 
– z właściwą jej abstrakcją monetarną – ufundowana jest na perwersji 
w nie mniejszym stopniu niż życie popędowe. Według Marksa społeczny 
prymat pieniądza wynika z jego funkcji ekwiwalentu wartości (ekwiwa-
lent niemający innej cechy niż sama ekwiwalencja staje się powszechnym 
medium określenia wartości). A ponieważ sednem kapitalizmu jest aku-
mulacja kapitału w oparciu o reprodukcję wartości, a wartość wymien-
na określa relację między wartościami użytkowymi towarów, stwarzając 
możliwość ich porównywania, to ich reprodukcja nieuchronnie zapośred-
nicza się w wartości wymiennej35. Odtąd ludzkie namiętności, których 
„rzeczywistym potwierdzeniem jest tylko to, że ich przedmiot istnieje dla 
nich zmysłowo”36, obierają za swój przedmiot sam ekwiwalent wartości. 
Pieniądz posiada bowiem zdolność asymilowania wszelkich przedmiotów 
mediujących samoodniesienie podmiotowości. Wycenia nie tylko towary, 
lecz również całość relacji społecznych i uwikłanych w nią bytów, stając 
się paradygmatycznym fetyszem kapitalizmu. 

Związek zmysłowych emocji i antropomorfi cznego rozumu ekonomii 
ugruntowany jest w perwersji. Przez perwersję Klossowski rozumie cząst-
kowy przejaw tego, co seksualność obejmuje jako jedno. Zmysłowa emocja 

33 P. Klossowski, La monnaie..., s. 16.
34 Zob. J.-P. Madou, Démons et simulacre dans l’œuvre de Pierre Klossowski, Klinksieck, Paris 1987, 

s. 114. U Klossowskiego – jak zauważa autor – bardziej niż o krytykę w rozumieniu Marksa 
chodzi jednak o parodię ekonomii politycznej (zob. także tenże, Valeur, monnaie, simulacre. Sur 
Pierre Klossowski, [w:] Leçon d’économie générale: l’expérience-limite chez Bataille-Blanchot-Klossowski, 
ed. A. Milon, Presses universitaires de Paris Nanterre, Nanterre 2019, s. 113–129).

35 K. Marks, Zarys krytyki ekonomii politycznej, tłum. Z.J. Wyrozembski, Książka i Wiedza, Warsza-
wa 1986, s. 91, 88.

36 Tenże, Rękopisy..., s. 609.



emili a korda s

poprzedzająca akt prokreacyjny oraz sam instynkt prokreacji gatunkowej 
tworzą „jedność indywiduum zdolnego do reprodukcji”37. Perwersja ozna-
cza utrwalenie pragnienia w stadium poprzedzającym akt prokreacyjny. 
Jest ona zawieszeniem lub wycofaniem libidinalnej kateksji z domeny sek-
sualności, prowadzącym do poszukiwania (a de facto wytwarzania, skoro 
dla Klossowskiego pragnienie pozostaje tout court produktywne i jako ta-
kie stanowi nawet źródło własnej represji) nowych obiektów. Potrącona 
(prélevée38) siła popędowa tworzy wówczas fantazmat. Przejmuje on rolę 
wytworzonego przedmiotu, waloryzowanego na gruncie ekonomii libi-
dinalnej, ponieważ wymykając się procesowi merkantylizacji popędów, 
musi on pozostać niewymienialny. Perwersja nie redukuje się zatem do 
dewiacji, odstępstwa od tego, co powszechne i normatywne (czymkolwiek 
miałoby ono być). Nie jest patologią, lecz przede wszystkim derywacją, 
aberracją, odwracaniem fundamentów, wszelkich natur, praw i reguł39.

Właściwość wytwarzanych dóbr, mających zdolność stymulowania 
poruszeń duszy przy jednoczesnej represji zamieszkujących ją popędów, 
to perwersyjny paradoks lokowany przez Klossowskiego w samym sercu 
reżimu przemysłowego. Napędzają go zmysłowe emocje odseparowane od 
instynktu prokreacyjnego i skierowane na utrzymanie warunków umożli-
wiających produkcję towarową i wymianę. Na tym polega ich perwersyjny 
charakter. Emocje przekierowane zostają tu bowiem na merkantylizację 
popędów, z góry skazaną na fi asko, skoro dotyczy niekomunikowalnych 
i niewymienialnych fantazmatów. Stąd też snute przez Klossowskiego pa-
rodystyczne wizje kolejnych faz przemysłowego rozwoju, w których wy-
twórcy mogliby domagać się od konsumentów żywych istot w formie za-
płaty. Domena ekonomii politycznej i ekonomicznego rozumu okazuje się 
zatem niesamoistna. Pod nią rozciąga się świat nieekwiwalentnej rozkoszy, 

37 P. Klossowski, La monnaie vivante, s. 17.
38 Klossowski posługuje się w tym kontekście pojęciem prélèvement, przeniesienia (tak oddaje ów 

termin polski przekład Sade et Fourier). Francuskie prélèvement to jednak również potrącenie, 
„pobranie” w sensie stricte ekonomicznym (do tego znaczenia prélèvement odnosi się wprost 
chociażby francuskie prélevément bancaire, polecenie zapłaty). Pojęcie to odsyła zatem bezpo-
średnio do zasadniczego tematu La monnaie vivante.

39 Takie pojęcie perwersji uzgadnia się zresztą z deleuzjańskim jej ujęciem (zob. G. Deleuze, 
Kino. 1: Obraz-ruch. 2: Obraz-czas, tłum. J. Margasiński, Słowo/obraz terytoria, Gdańsk 2008, 
s. 142).



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

której domena monetarnej abstrakcji jest tyleż tragicznym, co komicznym 
sobowtórem. „Jeśli wymiana ciał służyć by miała satysfakcji fantazmatów, 
to ów parodyczny wobec merkantylnej ekonomii projekt sygnalizuje po-
rażkę samej ekonomii – uniwersalizującej zasadę wymiany – skoro fanta-
zmaty nigdy nie mogłyby wejść do obiegu w funkcji pieniądza”40. 

W jaki jednak sposób fantazmat – owo hors de prix – uniknąć mógłby 
uwikłania w ekonomiczno-językową rutynizację? Czy da się przechytrzyć 
reguły służące jego okiełznaniu i represji, skoro mają one źródło w nim 
samym? 

Sade i Fourier o pragnieniu (z Deleuzem i Guattarim w tle) 

Kondycja ludzka ma u Klossowskiego charakter tragiczno-parodystyczny. 
Jako istoty pragnące się porozumiewać skazani jesteśmy na konwencjo-
nalną komunikację za pomocą języka, taką zatem, która alienuje polifonię, 
chaos i idiosynkrazję, stając się środkiem pseudokomunikacyjnym. Mimo 
to drogą wyjścia nie jest dla Klossowskiego destrukcja ekonomicznej in-
frastruktury mająca zdążać ku „wyswobodzeniu” namiętności z oków cy-
wilizacyjnej represji. Osnową La monnaie vivante pozostaje namysł nad 
utopijnymi projektami de Sade’a i Fouriera. I choć faktycznie stawką jest 
tu poniekąd rewindykacja wymierzonego w instrumentalny świat buntu, 
wszelako Klossowski odwołuje się do nich przede wszystkim w celu wy-
eksponowania właściwych ich dziełom walorów parodystycznych. 

Pytanie o sposób, w jaki popędy same decydują o swej represji, współ-
tworząc kulturowe instytucje, zachęca do lektury eseju Klossowskiego 
przez pryzmat koncepcji Gillesa Deleuze’a i Felixa Guattariego: 

Klossowski w swoich ostatnich pracach pokazał nam jedyny środek przekroczenia 
jałowego paralelizmu, w jakim grzęźniemy, gdy zestawiamy Freuda z Marksem, od-
krywając przed nami sposób, w jaki produkcja społeczna i stosunki produkcji tworzą 
instytucję pragnienia, ale także sposób, w jaki afekty czy popędy współtworzą bazę, 
gdyż są jej częścią i są w niej obecne na wszelkie możliwe sposoby, wytwarzając w ra-
mach form ekonomicznych zarówno swoją represję, jak i środki jej przełamywania41. 

40 K. Matuszewski, Wśród demonów..., s. 118.
41 G. Deleuze, F. Guattari, Anty-Edyp..., s. 74. Podkreślenia oryginalne.



emili a korda s

Właściwa pragnieniu dysjunkcja rozdziera je zatem na dwa bieguny. 
Na jednym z nich infrastruktura ekonomiczna perweryzuje wymianę psy-
chiczną, na drugim wymiana psychiczna i właściwa jej perwersja podże-
gają do obalenia prawa i dezaktualizacji właściwych mu instytucji. Z tej 
perspektywy przedstawione w La monnaie vivante utopijne projekty de 
Sade’a i Fouriera ilustrują modi pragnienia przeciwstawiające się repre-
sji. Stanowią one egzemplifi kacje libidinalnych kontr-kateksji (przeciw-
-inwestycji).

Pragnienie, rozważane zarówno przez autorów Kapitalizmu i schizo-
frenii, jak i przez Klossowskiego jako twórcze i pozbawione przedustawnej 
struktury, na gruncie schizoanalitycznej optyki defi niują jego skutki. Mają 
one zawsze wymiar zbiorowy. Libidinalne przepływy przebiegają przez 
pole społeczne, nabierając tym samym charakteru produkcji społecznej. 
Maszyny pragnące nie są zatem ośrodkami wytwórczymi jednostkowych 
fantazmatów, powstających niezależnie do maszyn społecznych i tech-
nicznych. Fantazmaty mają charakter jednocześnie endogenny i zbiorowy, 
stanowiąc środki wyrazu pragnienia w konkretnym środowisku. Istnie-
ją zatem dwa główne reżimy fantazji grupy. Jeden odpowiada inwestycji 
libido w aktualne pole społeczne, w tym w jego najbardziej represywne 
formy (na przykład tłumiące życie popędowe instytucje świata kultury) 
współtworzone przez samo pragnienie. Nieskończona, deterytorializują-
ca produkcja abstrakcyjna jest tu reterytorializowana w kapitalistycznej 
aksjomatyce (abstrakcji monetarnej i własności prywatnej jako wspólnej 
mierze zdekodowanych przepływów, umożliwiającej ich włączenie w sys-
tem maszyn społecznych). Pragnienie i praca, czyli dwa regiony produkcji 
abstrakcyjnej – ilościowa praca stojąca u podstaw każdej dającej się przed-
stawić formy wartości (Ricardo) i ilościowe libido lokalizowane u podło-
ża każdego dającego się przedstawić obiektu pragnienia (Freud) – zostają 
rozdzielone w maszynie represyjnej i związane z konkretnym obiektem 
w ramach przedstawienia ustanawiającego zakazy, nakazy i cele42. Dru-
gi rodzaj obsadzenia libido właściwy jest natomiast przeciw-inwestycji, 
wycofaniu z aktualnego pola społecznego bądź jego dezaktualizacji ma-
jącej wskazać granice społeczno-politycznej aktualności wyobcowującej 

42 Zob. tamże, s. 349.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

abstrakcyjną istotę pragnienia w maszynie represyjnej, jak i możliwości 
ich przekroczenia43. Między tymi dwoma modi pragnienia nie istnieje róż-
nica gatunkowa. W obu przypadkach wyzwanie polega na sporządzeniu 
płaszczyzny dla pragnienia, skomponowaniu układu, w którym ma ono 
funkcjonować. W przypadku fantazji drugiego typu – produkcji pragną-
cej narzucającej własne reguły instytucjom społecznym, nie zaś tylko im 
się podporządkowującej – możemy w dalszym ciągu „mówić o utopii na 
sposób Fouriera”. Nie jest to jednak z pewnością „utopia rozumiana jako 
model idealny, lecz utopia jako rewolucyjne działanie i pasja”44.

Sobowtóry i parodie

W synchronicznej lekturze dzieł Sade’a i Fou riera odnaleźć można wska-
zówki dotyczące rozwiązania komunikacyjnej aporii ludzkiego bytu. 
W ukrytym przez uczniów Fouriera, a odnalezionym i wydanym w 1967 r. 
z inicjatywy Simone Debout-Oleszkiewicz, Le nouveau monde amoureux 
Klossowski znalazł konstatacje szczególnie dla swych dociekań istotne: 
uznanie jednostek za momenty żywej całości uniwersalnego Erosa (jedno-
stek tworzących się we wzajemnych spotkaniach i antagonizmach, poza 
którymi nie istnieją45), rozkoszy za rudymentarną potrzebę ludzkiego bytu 
i – co za tym idzie – rozszerzenie postulatu kolektywnej własności dóbr 
na żywe obiekty erotyczne, na innych ludzi46.

Dowartościowane pasje (passions) jako podstawowa kategoria onto-
logiczna i egzystencjalna stają się przesłanką konstruowanego przez Fo-
uriera projektu społecznego. Proroctwo przyszłej szczęśliwości pozostaje 
u niego ściśle związane z krytyką istniejącego świata, mianowanego Cy-
wilizacją. Fourier defi niuje ją jako ustrój masowej wytwórczości, oparty 
o wysoki rozwój nauki i techniki, za którego schyłkowy etap uważał swą 

43 Zob. G. Deleuze, F. Guattari, Co to jest fi lozofi a?, tłum. P. Pieniążek, Słowo/obraz terytoria, 
Gdańsk 2000, s. 113.

44 Tychże, Anty-Edyp..., s. 74; zob. także: tychże, Co to jest fi lozofi a?..., s. 113–114, 247–248, przyp. 
12; E. Kordas, M. Dybalski, „Fourier es-tu toujours là”, czyli ucieczka z Cywilizacji, [w:] Kontrinforma-
cja. Ucieczka, Kolektyw Ferment, Warszawa–Wrocław–Kraków 2025, s. 26–28.

45 Zob. S. Debout, L’Utopie de Charles Fourier, Les Presses du Réel, Dijon 1998, s. 37–38.
46 P. Klossowski, La monnaie..., s. 23.



emili a korda s

współczesność. Cywilizacja, spełniwszy jej historyczną misję, sprowadza 
się do represji namiętności, których rezerwuarem w człowieku jest dusza, 
cząstka boskości (jednej z trzech zasad wszechświata obok bezwładnej, 
amorfi cznej, wprawianej w ruch Materii oraz „determinując[ej] charakter 
globalnej dynamiki, obejmującej przyrodę i życie społeczne jako jej część 
integralną”47 Matematyki lub Sprawiedliwości). Aby zmienić status quo – 
znieść represję namiętności w ramach kultury promującej tylko wybrane 
spośród nich kosztem inkryminacji reszty – trzeba by zdaniem Fouriera 
zerwać z przystosowywaniem się do świata i to raczej ów świat począć 
dopasowywać do własnych pragnień. Z tego powodu proponuje on oprzeć 
projekt społecznej reorganizacji na tym, co określił mianem swobodnej 
gry namiętności (pogrupowanych przezeń w oparciu o osobistą termi-
nologię) stanowiącej jego zdaniem warunek sine qua non powszechnej 
szczęśliwości. Należałoby zatem – jak sugeruje Klossowski, komentując 
Fouriera48 – umożliwić komunikację komplementarnych fantazmatów 
za pośrednictwem przyznanych im pozorów, zrekonstruować język (jako 
jedną ze społecznych instytucji) podług właściwej namiętnościom logiki 
i w ten sposób zapewnić im inteligibilność. W sferze ekonomii miałaby 
temu odpowiadać nowa forma hierarchii, stratyfi kującej jednostki już nie 
podług posiadanych przez nie dóbr, a zależnie od postawy psychicznej 
i sposobu bycia. 

Markiz de Sade w pamfl ecie Francuzi, jeszcze jeden wysiłek, jeżeli chce-
cie stać się republikanami zarysowuje natomiast wizję życia wspólnotowe-
go opartego nie na swobodnej ekspresji namiętności, lecz na wzajemnym 
naruszaniu moralnego i psychicznego samostanowienia obywateli49. Jest 
ono konsekwencją śmierci Boga (mającej zdaniem de Sade’a charakter 
założycielski dla ustroju republikańskiego, wszak jego początek stanowi 
śmierć króla będącego doczesnym reprezentantem opatrzności). Odkąd 
zdetronizowany został transcendentny poręczyciel jednostkowej tożsa-
mości (stanowiącej o sobie za sprawą ratio, języka i innych form pozna-

47 K. Matuszewski, Harmonia, czyli wspólnota wolnych namiętności. Szkic o Fourierze, „Zoon Politi-
kon” 2011, t. 2, nr 1, s. 231.

48 Zob. P. Klossowski, Sade i Fourier..., s. 229.
49 Tenże, La monnaie..., s. 29–30.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

nia), obywatele zaczynają należeć nawzajem do siebie w formie przedmio-
tów. W ramach proponowanej przez Sade’a republiki, przelicytowującej 
swym radykalizmem współczesny mu ustrój, rozszerzeniu na wszystkich 
obywateli ulec ma model funkcjonowania perwersa-libertyna. Skoro bo-
wiem uzależnia on swą rozkosz i całe istnienie od spełnienia przyświeca-
jącej mu idée fi xe (fantazmatu, w którym utwierdza popędy oddzielone od 
funkcji prokreacyjnej), to pragnie doświadczyć stosowanej wobec Innego 
przemocy na sobie samym. Tym samym, a fortiori, zmuszony jest przed-
refl eksyjnie się z nim utożsamić50. A ponieważ Sadyczna republika miała-
by być państwem niemoralnym już z racji swej proweniencji, jej obywatele 
również nie mogą być moralni (wszak „obyczaje stanowić mają podbudo-
wę praw, które będą nam nadane”51).

Powszechne obowiązywanie wolności sprawia, że akt posiadania, za 
przykład którego uznaje Sade monogamię, nie może być sprawowany 
w odniesieniu do ludzi. Rozwiązaniem jest przeto ogólnie obowiązujący 
nakaz prostytuowania się: możliwość korzystania ze wszystkich i służenia 
wszystkim innym.

Akt pisania, na który skazany był Sade w zakresie samoekspresji, za-
kłada istnienie normatywnej ogólności, której narzędzie stanowił w jego 
czasach racjonalny dyskurs oświecenia. Sade przeciwstawia mu przeciwo-
gólność, umożliwiającą wyrażenie w jej ramach perwersji. Z tego powo-
du gest Sade’a polega na powtórzeniu logicznie ustrukturowanego języ-
ka ówczesnej fi lozofi i i wpisaniu weń usuniętych poza jego obręb treści52. 
Klossowski widzi w tym pozór autentycznej komunikacji. Przez trywiali-
zujące afektywne doświadczenia dydaktyzm i perswazyjność prześwieca 
u Sade’a fantazmatyczne niekomunikowalne. Sade uznaje porządek dys-
kursu, lecz dowodzi przy tym jego niesamodzielności. Wydobywa tkwią-
cego w nim sobowtóra, przeciwogólność obecną w ogólności, perwersję 
najgłębiej zakorzenioną w normie (Sadycznymi perwertami nie są tylko 

50 Zob. tenże, Sade mój bliźni, s. 79–80, 212.
51 D.A.F. Sade, Francuzi, jeszcze jeden wysiłek, jeżeli chcecie stać się republikanami, tłum. J. Lisowski, 

[w:] tenże, Pisma polityczne, Vis-à-vis Etiuda, Kraków 2024, s. 230; zob. także E. Kordas, Sade – 
postscripta do fi lozofi i przyszłości, [w:] D.A.F. Sade, Historia Julietty. Ostatni mityng cnoty i występku, 
t. VI, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Wydawnictwo Ostrogi, Kraków 2025, s. 173–194.

52 P. Klossowski, Sade mój bliźni, s. 56–57.



emili a korda s

wykolejeni bywalcy domów schadzek, lecz także mnisi, państwowi urzęd-
nicy czy możni tego świata53), która z rozumu czyni narzędzie perwersji. 
W tym samym sensie, w jakim „pieniądz i merkantylizacja są tylko zna-
kiem obecności niewymienialnego”54, racjonalny język występuje jako me-
dium potworności, która go podważa, lecz zarazem zachowuje jako pod-
porę transgresji. 

Stąd bierze się rudymentarna różnica między Sade’em a Fourierem. 
Potrzeba transgresser (przekraczania) w sensie Sadycznym wymaga zacho-
wania strukturujących perwersję norm. Fourierowska idea gry wolnych 
namiętności (zharmonizowanych i wyswobodzonych z oków cywilizacyj-
nych instytucji) przeciwnie – oznacza pozytywny triumf perwersji, zno-
szący konieczne dla transgresji napięcie między zakazem a jego zniewagą. 
Obaj podkreślają jednak właściwą pragnieniu ambiguïté. Markiz konsta-
tuje nieodzowność wytwarzanej przez samo pragnienie represji. Nieko-
munikowalność fantazmatów jako skutek indywiduacji uniemożliwia ich 
bezpośrednią wymianę i skazuje je na monetarne zapośredniczenie. Pie-
niądz to u Sade’a efektywne narzędzie libidinalne (w Historii Julietty widzi-
my Clairwil relacjonującą Julietcie swą rozkosz z pieszczot przed stosami 
złota, w Nowej Justynie – Verneuila sygnalizującego możliwość erotycznej 
komitywy z Dorotą d’Esterval wyłącznie pod warunkiem jej zgody na ho-
norarium) służące potęgowaniu rozkoszy libertynów i – dzięki płynącej 
z nich władzy – pozwalające im unikać kar. Libertyni upajają się myślą 
o tym, że ich majątek pozwala im realizować nawet najbardziej wyuzda-
ne pragnienia (przypomnijmy perwersyjną naturę pieniądza u Marksa). 
Pieniądz stanowi także swoisty ekwiwalent wyuzdania i zbrodni: o wyż-
szości sodomii (paradygmatycznej fi gury Sadycznej perwersji) nad inny-
mi praktykami erotycznymi zaświadczają większe dochody przypadające 
w udziale tym, którzy taką usługę świadczą (dlatego też Duvergier zale-
ci sięgnąć po nią Julietcie). Wreszcie same ofi ary, skoro konwencjonalny 
rozmiar deprawacji nie zaspokaja libertyńskich pragnień, rozpatrywane 
są tylko w kategoriach ilościowych, a ich destrukcja – jako kwestia czysto 
rachunkowa. Sadyczni rozpustnicy stowarzyszający się w organizacjach 

53 E. Kordas, Sade – postscripta..., s. 53.
54 K. Matuszewski, Wśród demonów..., s. 121.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

o quasi-masońskim charakterze (np. Stowarzyszenie Miłośników Zbrodni 
z Julietty) nie muszą obalać instytucji, ani nie muszą tworzyć nowego języ-
ka mogącego zapewnić czystą ekspresję namiętności (postulowaną przez 
Fouriera). Korzystają z języka i logiki właściwej instytucjom, lecz wywra-
cają ją na nice: odkrywając obecnego w niej sobowtóra, jej parodyczne po-
wtórzenie, przeciwogólność, wchodząc w alians wyłącznie z tymi, którzy 
również gotowi są na jej odkrycie. 

Jednocześnie jednak Sade (choć funkcjonujące u niego pragnienie 
pozostaje par excellence represywne) zapowiada Fouriera55. Klandestyn-
ny charakter stowarzyszeń Sade’a ma tu nabrać wymiaru kolektywnego. 
Dla autora Teorii czterech ruchów warunki umożliwiające zaistnienie Har-
monii (postulowanej przezeń utopii) już istnieją. Namiętności człowieka 
łączy intymna więź z całym wszechświatem. Realizacja kosmicznego za-
mysłu polega w tej sytuacji na stworzeniu układu umożliwiającego ekspre-
sję rewolucyjnego pragnienia: należy zorganizować niewielkie grupy ludzi 
w grupy i ich serie konstytuujące się wokół poszczególnych namiętności56. 
Z tego powodu „odmalowywane i krytykowane przezeń patologie […] 
nowoczesnego świata zawierają już przebłyski możliwego wyzwolenia”57, 
nowych możliwości pragnienia, przecinającego jego aktualne ekspresje 
jako niezróżnicowany (lecz określony) przepływ jakiegoś życia (une vie). 

„Jesteśmy wszyscy hultaje”58

Jakie jest zatem rozstrzygnięcie tej fi kcyjnej debaty mi ędzy Sadem i Fo-
urierem? De Sade wykazuje, że nic w życiu popędowym nie jest darmo-
we. Emocje zawsze odsyłają do świata wartości i ceny. Nawet wówczas, 
gdy pragną być bezcenne (zachowują utowarowienie, aby je przekro-
czyć). Z drugiej strony cały złożony system myślowy Fouriera, stanowiący 

55 O tym, że Fourier znał Sade’a świadczy choćby przywołanie go w Nouveau monde amoureux 
(zob. Ch. Fourier, Le nouveau monde amoureux, Éditions Anthropos, Paris 1967 (Charles Fou-
rier. Œuvres complètes, VII), s. 391). 

56 Zob. tenże, Le nouveau monde industriel et sociétaire, Éditions Anthropos, Paris 1846 (Charles 
Fourier. Œuvres complètes, VI), s. 55–57.

57 E. Kordas, M. Dybalski, „Fourier..., s. 34.
58 C.-P.J. de Crébillon, Noc i chwila. Igraszki kącika przy kominku, tłum. T. Boy-Żeleński, Nakład 

Księgarni J. Czerneckiego, Kraków 1917 (Biblioteka Boy’a, 13).



emili a korda s

w istocie widowiskową transpozycję fantazmatu, przekonuje o niewymie-
nialności pragnienia. Przezwyciężenie zewnętrznej perwersji produkcji 
towarowej wiąże się z afi rmacją osobistej perwersji oraz rozpadu integral-
ności „Ja”, które mogą dać początek wolnej grze namiętności i harmonii 
między obiegami ekonomii libidinalnej i politycznej. Być może zatem 
obaj oni odnoszą zwycięstwo, obrazując dwa odmienne modi pragnienia 
(perspektywa synchroniczna) i współtworząc wskazówki wyjścia z degra-
dującej afekty kolonizacji przez merkantylny kod codziennych znaków 
(perspektywa diachroniczna)? Niewykluczone więc, że ich prace należy 
czytać jako swoiste wprowadzenie do pragnienia nierepresywnego (per 
analogiam do tego, jak Anty-Edypa poprzez skojarzenie z duchowym 
przewodnikiem Franciszka Salezego widział Foucault). Sade tropi naj-
mniejsze ślady pożądania represji w naszym ciele. Fourier podsuwa sposo-
by jego usunięcia. A jeśli tak, to czy ta dwojaka istota naszego pragnienia 
nie czyni z nas jednako Sadycznych libertynów i fourierystów? Jedno jest 
pewne: dopóki istota ta pozostaje zmistyfi kowana, „w interesie przemysłu 
leży, aby utopia Fouriera pozostała utopią, a perwersja Sade’a pozostała 
siłą napędową przemysłowej potworności”59.

Bibliografia

Arnaud A., Klossowski, Seuil, Paris 1990.
Benjamin W., Dzieło sztuki w dobie reprodukcji technicznej, tłum. J. Sikorski, 

[w:] Benjamin W., Twórca jako wytwórca, red. H. Orłowski, Wydawnictwo 
Poznańskie, Poznań 1975.

Castanet H., Pierre Klossowski. Th e pantomime of spirits, trans. A.R. Price, 
P. King, Peter Lang, Bern 2014 (Cultural Interactions. Studies in the Rela-
tionship between the Arts, 22).

Crébillon de C.-P.J., Noc i chwała. Igraszki kącika przy kominku, tłum. T. Boy-
-Żeleński, Nakład Księgarni J. Czerneckiego, Kraków 1917 (Biblioteka 
Boy’a, 13). 

Debout S., L’Utopie de Charles Fourier, Les Presses du Réel, Dijon 1998.
Deleuze G., Bezludna wyspa, tłum. J. Brzeziński, Wydawnictwo Ostrogi, Kra-

ków 2024.
Deleuze G., Guattari F., Anty-Edyp. Kapitalizm i schizofrenia, t. I, tłum. T. Ka-

szubski, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, Warszawa 2017.

59 P. Klossowski, La monnaie..., s. 52.



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

Deleuze G., Guattari F., Co to jest fi lozofi a?, tłum. P. Pieniążek, Słowo/obraz 
terytoria, Gdańsk 2000.

Deleuze G., Kino. 1: Obraz-ruch. 2: Obraz-czas, tłum. J. Margasiński, Słowo/
obraz terytoria, Gdańsk 2008.

Deleuze G., Różnica i powtórzenie, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Wydaw-
nictwo KR, Warszawa 1997.

Fisher M., Postcapitalist desire, Repeater Books, London 2021.
Foss-Heimlich P., Sade and Fourier and Klossowski and Benjamin, [w:] Klos-

sowski P., Th e Living Currency, trans. V.W. Cisney, N. Morar, D.W. Smith, 
Bloomsbury, New York 2017.

Fourier Ch., Le nouveau monde amoureux, Éditions Anthropos, Paris 1967 
(Charles Fourier. Œuvres complètes, VII).

Fourier Ch., Le nouveau monde industriel et sociétaire, Éditions Anthropos, 
Paris 1846 (Charles Fourier. Œuvres complètes, VI).

Hollier D., Le Collège de Sociologie. 1937–1939, Gallimard, Paris 1995.
Husbands C., Klossowski’s Semiotic of Intensity, De Gruyter, Berlin–Boston 2020.
James I., Pierre Klossowski. Th e Persistence of the Name, Legenda, Oxford 2000.
Klossowski P., Fragments d’une explication, [w:] Pierre Klossowski. Rétrospective 

1950–1990, La Diff érence–CNAP, Paris 1990.
Klossowski P., La monnaie vivante, Éditions Joëlle Losfeld, Paris 1994.
Klossowski P., La ressemblance, Ryoân-ji, Marseille 1984.
Klossowski P., Nietzsche i błędne koło, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Wy-

dawnictwo KR, Warszawa 1996.
Klossowski P., Nietzsche, politeizm i parodia, tłum. K. Matuszewski, „Colloquia 

Communia” 1988, t. 36–38, nr 1–3.
Klossowski P., Postface, [w:] Decottignies J., Klossowski, Éditions Henri Veyrier, 

Paris 1985.
Klossowski P., Sade mój bliźni, tłum. B. Banasiak, K. Matuszewski, Wydawnic-

two KR, Warszawa 1999.
Kordas E., Dybalski M., „Fourier es-tu toujours là”, czyli ucieczka z Cywilizacji, 

[w:] Kontrinformacja. Ucieczka, Kolektyw Ferment, Warszawa–Wrocław–
–Kraków 2025.

Kordas E., Sade – postscripta do fi lozofi i przyszłości, [w:] Sade D.A.F., Historia 
Julietty. Ostatni mityng cnoty i występku, t. VI, tłum. B. Banasiak, K. Matu-
szewski, Wydawnictwo Ostrogi, Kraków 2025.

Madou J.-P., Démons et simulacre dans l’œuvre de Pierre Klossowski, Klinksieck, 
Paris 1987.

Madou J.-P., Valeur, monnaie, simulacre. Sur Pierre Klossowski, [w:] ed. Milon 
A., Leçon d’économie générale: l’expérience-limite chez Bataille-Blanchot-
-Klossowski, Presses universitaires de Paris Nanterre, Nanterre 2019.



emili a korda s

Marks K., Rękopisy ekonomiczno-fi lozofi czne z roku 1844, Książka i Wiedza, 
Warszawa 1960 (K. Marks, F. Engels, Dzieła, 1).

Marks K., Zarys krytyki ekonomii politycznej, tłum. Z.J. Wyrozembski, Książka 
i Wiedza, Warszawa 1986.

Matuszewski K., Harmonia, czyli wspólnota wolnych namiętności. Szkic o Fo-
urierze, „Zoon Politikon” 2011, t. 2, nr 1.

Matuszewski K., Wśród demonów i pozorów. Monomania Pierre’a Klossowskiego, 
Wydawnictwo KR, Warszawa 1995.

Monnoyer J.-M., Le Peintre et son démon. Entretiens avec P. Klossowski, Flam-
marion, Paris 1985.

Nietzsche F., Jutrzenka. Myśli o przesądach moralnych, tłum. S. Wyrzykowski, 
Jakób Mortkowicz, Warszawa 1912.

Nietzsche F., Wola mocy. Próba przemiany wszystkich wartości, tłum. S. Frycz, 
K. Drzewiecki, Jakób Mortkowicz, Warszawa 1910.

Sade D.A.F., Francuzi, jeszcze jeden wysiłek, jeżeli chcecie stać się republikanami, 
tłum. J. Lisowski, [w:] Sade, D.A.F., Pisma polityczne, Vis-à-vis Etiuda, Kra-
ków 2024.

Sade D.A.F., Nowa Justyna. Brawura i męczeństwo, t. VI, tłum. K. Matuszewski, 
Wydawnictwo Ostrogi, Kraków 2023.

Sade D.A.F., Sto dwadzieścia dni Sodomy, czyli szkoła libertynizmu, tłum. B. Ba-
nasiak, K. Matuszewski, Vis-à-vis Etiuda, Kraków 2020.

Smith D.W., Klossowski’s Reading of Nietzsche: Impulses, Phantasms, Simu-
lacra, Stereotypes, „Diacritics” 2005, t. 35, nr 1, https://doi.org/10.1353/
dia.2007.0017.

Smith D.W., Pierre Klossowski: From Th eatrical Th eology to Count er-Utopia, 
[w:] Klossowski P., Th e Living Currency, trans. V.W. Cisney, N. Morar, 
D.W. Smith, Bloomsbury, New York 2017.

Klossowski-Deleuze-Guattari: Aporie pragnienia

Dictum otwierające „La monnaie vivante” Pierre’a Klossowskiego („od 
połowy XIX wieku cywilizacja przemysłowa została przeklęta za zabicie 
afektów”) problematyzuje inherentną zażyłość ekonomii i życia popę-
dowego. Wskazując na proces, w którym same namiętności fundują swą 
represję, Klossowski pyta – na kanwie komparatystyki Sade’a i Fouriera 
– o nieuchronność merkantylizacji afektów oraz o możliwość ich wy-



k lossowsk i-deleuze-guatta r i :  a porie pr agn ieni a 

zwolenia. Zestawiając enuncjacje Klossowskiego z deleuzoguattariańską 
teorią pragnienia, prymarny cel artykułu stanowi rekonstrukcja wpisanej 
w pragnienie dysjunkcji, umożliwiającej zarówno kateksje służące utrzy-
maniu status quo, jak i jego kontestację. 

Słowa kluczowe: 
libido,  perwersja ,  fanta z mat,  pr agnienie,  pienidz,  utopia , 
libert yniz m,  represja .

Klossowski–Deleuze–Guattari: Th e Aporias of Desire

Th e dictum that opens Pierre Klossowski’s „La monnaie vivante” („since 
the middle of the nineteenth century, industrial civilisation has been 
anathematized for ravaging the life of the aff ections”) problematizes the 
inherent connection between economy and the libidinal life. By exposing 
the process through which passions institute their own repression, 
Klossowski—via the comparison of Sade and Fourier—interrogates both 
the inevitability of commodifi cation of the aff ects and the prospect for their 
liberation. By reading Klosowski alongside Deleuze and Guattari’s theory 
of desire, the primary purpose of the article is to reconstruct disjunctive 
logic inscribed within desire, which enables at once investments sustaining 
the status quo and counter-investments that contest it.

Keywords:
libido,  perversion,  phantasm, desire,  money,  utopia ,  libertinism,
repression.


